# সারনাথ বিবরগু।

बिड्नरंडाय मञ्जूमनात अशीछ।



ক্ৰিক্তা নিউৰিক্তাৰ প্ৰকৃত্ববিভাগের আলক বাৰণাধ্যিক প্ৰকৃত্ববিভাগেল লোকস্ক বিশ্বিত ক্ৰিণা ধ্য

913.05 Box/Maj

শিকাৰী : গভগ্ৰেট মত্ ইভিনা সূচ্যাৰ গাৰনিকেশন আৰু। ততিহন্দা

क्षा किन हाना।

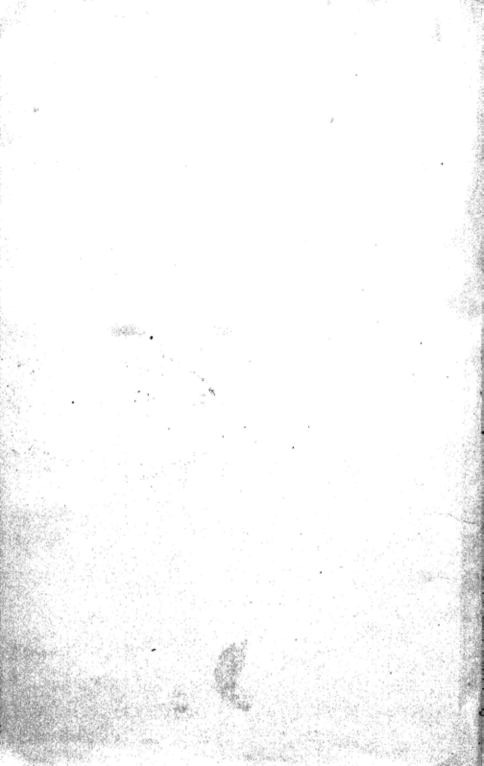
# GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 22 901

CALL No. 913.05/Sar/ Maj

D,G.A. 79





Sarnali Bibaran

# সারনাথ বিবরণ।

Shi Bhaha hoch Margumetan প্রভাবতোষ মজুমদার প্রণীত।

(See back page)



Library Roy May Craigin

ক্লিকাতা মিউলিয়মের প্রত্নতত্ত্বিভাগের অধ্যক্ষ রায়বাহাত্র শ্রীযুক্ত রমাপ্রসাদ চল কর্তৃক নিধিত ভূমিকা সহ।

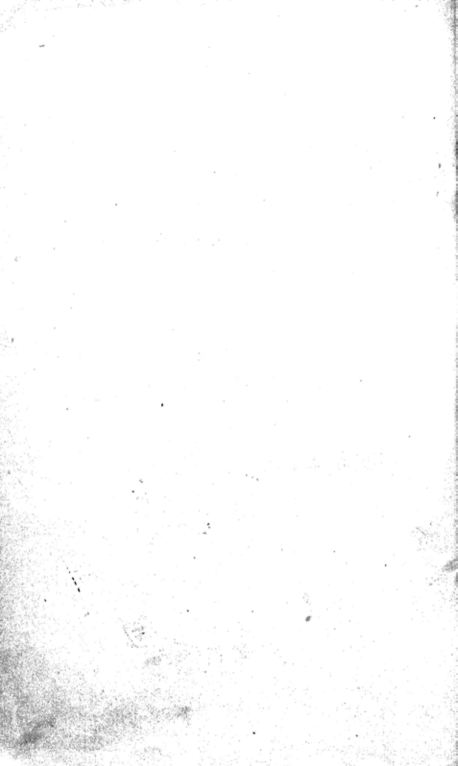
913.05 Sar/Maj

কলিকাতা : গভর্গমেণ্ট অফ্ ইপ্তিয়া সেণ্ট্রাল পাবলিকেসন্ ব্রাঞ্চ ।

1927

Litrory Regy Mo

INDIA



### যিনি

আজ চবিবশ বৎসর কাল ভারতীয় প্রতুতত্ত্ব বিভাগের অধ্যক্ষরূপে ভারতের প্রাচীন কীর্ত্তিনিদ্র্শনসমূহ ধ্বংসমূখ হইতে রক্ষা করিয়া অতীতের গোরবময় কাহিনীর পুনঃপ্রতিষ্ঠা করিয়াছেন

সেই

#### শ্ৰদ্ধাস্পদ

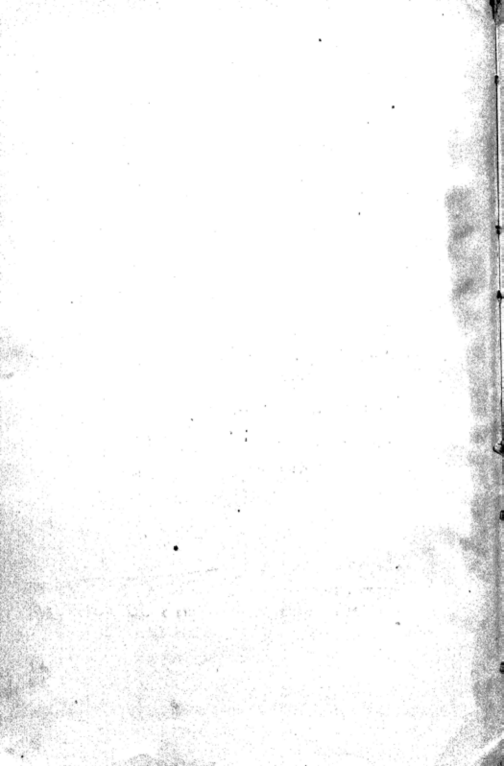
শ্রীযুক্ত সার জন মার্শেল, কেটি, সি-আই ই, এম-এ, লিট্-ডি, পি-এচ্-ডি, এফ্-এস্-এ, খনারারি এ-আর্-আই-বি-এ,

#### মহোদয়ের করকমলে

ভক্তি ও কৃতজ্ঞতার নিদর্শনস্বরূপ এই কুদ্র পুস্তকখানি অপিতি হইল।

> CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY, NEW DELHI.

Ace. No. 229 Date 25 Call No.... Library Reg No. 913. 02



## গ্রন্থকারের নিবেদন।

১৯১৮ খুষ্টাব্দে বাঙ্গালী দর্শকগণের সৌকর্য্যার্থে রাছ বাহাছর শ্রীষ্কু দ্যারাম সাহনী ক্বত সারনাথ গাইডের একটা বাঙ্গালা সংস্করণ সঙ্কলন করিবার অনুমতি প্রাপ্ত হইয়াছিলান। তখন উক্ত পৃত্তকের একটা অহুবাদ মাত্র প্রকাশ করিব এইরূপ কল্পনা ছিল। কিন্তু কার্য্যে হস্তক্ষেপ করিয়া দেখিলাম সার-নাধের ধারাবাহিক ইতিবৃত্ত ও শিল্পকলার বিবরণ উপলক্ষ করিয়া করেকটা পরিজেদ সন্নিবেশিত করিয়ানা দিলে উহা সাধারণের পক্ষে অসম্পূর্ণ মনে হইতে পারে। তদন্ত্সারে কতি-পর অতিরিক্ত পরিচ্ছেদ সংযোজিও হইয়াছে। তৃতীর পরিচ্ছেদটা সম্পূর্ণভাবে এবং চতুর্থ পরিছেদটী অংশতঃ সাহনী মহাশরের পৃস্তকের উপর নির্ভর করিয়া লিখিত হইল। প্রত্নতত্ত্ববিভাগের স্বাধ্যক সার জন মার্শেল মহোদয় এই গ্রন্থ প্রকাশে অনুমতি দিয়া আমার ঋণপাশে আবদ্ধ করিয়াছেন। পঞ্চম পরিচ্ছেদে মৌর্য্য, শুক্ষ ও গুপু বৃণের শিক্ষের যে বর্ণনা প্রদত্ত হইয়াছে তাহার জন্মও আমি সর্বতোভাবে তাঁহার নিকট ধণী। স্বর্গগত ভাক্তার স্পুনারের স্থৃতির সহিত আমার গ্রন্থ রচনার প্রচেষ্টা বিশেষ ভাবে জড়িত। তাঁহারই অমুমতি ক্রমে আমি কিছুকাল কাশীতে থাকিয়া সারনাথের যাবতীয় প্রত্নবস্তুর সহিত পরিচিত হইবার কুবোগ প্রাপ্ত হইরাছিলাম। প্রীযুক্ত রাধাল দাস বন্দোপাধাার মহাশয় আমাকে নানা উপদেশ দিয়া সাহায্য করিয়াছেন। রায়
বাহাত্র প্রীযুক্ত রমাপ্রসাদ চল মহাশয় আমার পাপুলিপি স্থানে
স্থান সংশোধিত করিয়া এবং একটা ভূমিকা সংযোজিত করিয়া
দিয়া প্রস্থের মূল্য বর্দ্ধিত করিয়াছেন। রায় বাহাত্র প্রীযুক্ত
দয়ারাম সাহনী মহাশয় এই প্রস্থে বাবহারের জন্ম এই সকল
মহাপ্রার নিকট আমি আন্তরিক ক্তপ্ততা জ্ঞাপন করিতেছি।

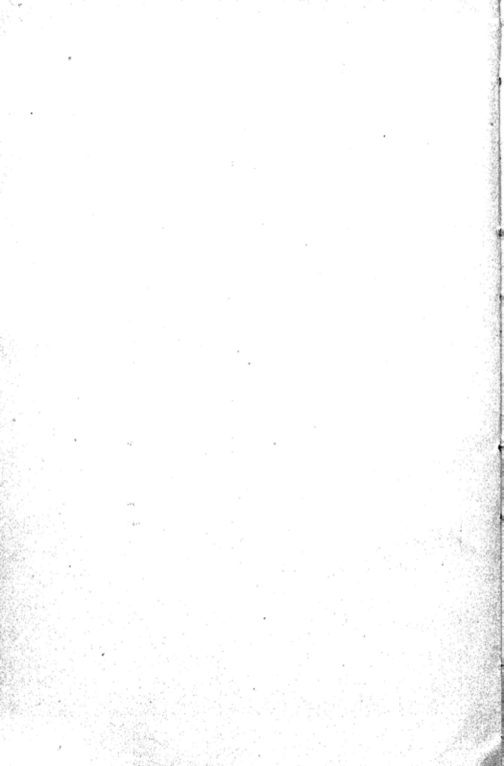
সারনাথের ইতিবৃত্ত উপযুক্ত রূপে আলোচনা করিতে হইলে একথানি বৃহৎ গ্রন্থের প্রয়োজন। অতি সংক্ষিপ্ত বিবরণও অনেকের নিকট অপ্রিয় হইবার সন্তাবনা। এই কারণে ছইটী চরম পছাই পরিহার্য্য বিবেচনা করিয়া আমি মধ্যপথ অবলয়ন করিয়াছি। একণে এই পুস্তকে যদি দর্শকগণের সম্মান্তও উপকার সাধিত হয় তাহা হইলেই আমার চেষ্টা সফল জ্ঞান করিব। এবিষয়ে বাঁহারা আরও অধিক অনুসন্ধান করিতে চাহেন তাঁহারা রায় বাহাত্বর প্রীযুক্ত দয়ার ম সাহনী ক্বন্ত Catalogue of the Museum of Archaeology at Sarvath গ্রন্থে নিবদ্ধ গ্রন্থতালিকার এতছিয়য়ক অত্যাবশ্রক গ্রন্থাবলীর নাম প্রাপ্ত হইবেন।

শিমলা, শ্রীভবতোষ মজুমদার। ১লা সেপ্টেম্বর ১৯২৪।

| বিষয় সূচী।                                              |       |     |
|----------------------------------------------------------|-------|-----|
| 4                                                        | পৃষ্ঠ | 11  |
| ্মিকা                                                    | 1.    | J.  |
| প্রথম অধ্যায়—ধর্মচক্র প্রবর্ত্তন!                       |       |     |
| সোত্ম বুদ্ধের সংক্ষিপ্ত জীবনী                            |       | >   |
| ক্ষপতন বা মৃগদাববর্ত্তমান সার্ত্তনাথ                     | •     | ٠   |
| বুদ্ধদেবের সার্নাধে আগমন ও ধর্ম প্রচার                   | •,    | >>  |
| বৌদ্ধ তীর্থক্সপে সারনাথ ,                                | •     | \$6 |
| বিতীয় অধ্যায়—ইতিহাস।                                   |       |     |
| মৌর্য যুগের নিদর্শন—অংশক শুন্ত                           |       | 36  |
| ধর্মরাজিকা তুপ                                           |       | ۶۹  |
| অণোক নিৰ্শ্বিত বেদিকা                                    |       | 24  |
| গুঞ্ যুংগর নিদর্শন                                       | •     | 74  |
| কুষাণ যুগের নিদর্শন – বোধিসমুমূর্ত্তি, ছত্র ও দণ্ড .     | ,     | ₹•  |
| গুপ্ত যুগে সার্নাধ                                       |       | २२  |
| গুও বুপের নিদর্শন-কুমার গুও ও বুধওপ্রের রাজাকালের বৃদ্ধু | ৰ্    | २७  |
| ষ্ঠ ও স গুম শতাকীতে সারনাথ—মৌধরী ও বর্জন বংশের র'লাব     | M     | _   |
| হুয়েন্ সঙের সারনাথ বর্ণন                                | •     | ₹€  |
| কান্তকুজরাজ যশোবর্মা, আহুধ ও প্রতীহার রাজবংশ             | •;    | 22  |
| পাল রাজ্বত্বর নিয়প্ন                                    |       | ₹.  |
| कन्नहित्राक्ष कर्नस्टित्र ३००४ वृष्टीत्सर निनानिनि       |       | 67  |
| গহড়বাল রালতে সারনাধ—কুমরদেবী প্রতিষ্ঠত বৌদ্ধ বিহার ;    | , P., |     |
| মুসলমান আক্রমন ও পুঠন                                    |       | હર  |
| কুগৎসিংটের ধনন                                           |       | 44  |

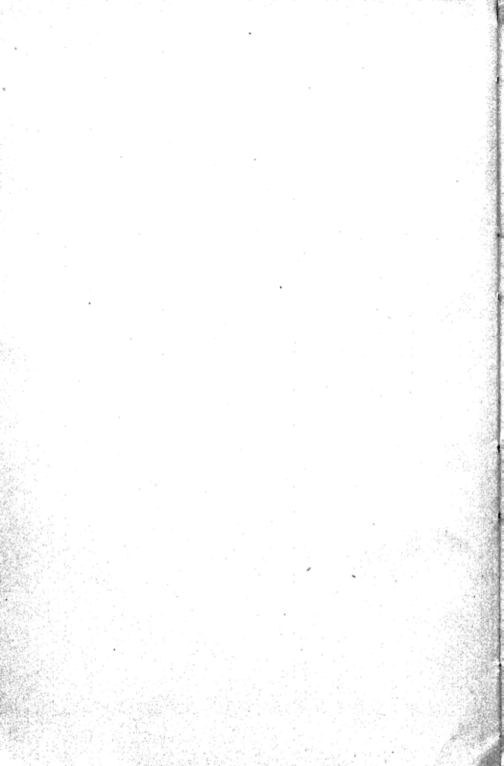
|                              |         |        | 10                 |               |       |    | পૃ       | গ ৷      |
|------------------------------|---------|--------|--------------------|---------------|-------|----|----------|----------|
| মেকেঞ্চার ধনন                | ,       |        | ,                  |               |       |    |          | ಀ        |
| কানিংহাদের খনন               | :       | 2      | 908                | ħ             | ζ.    |    |          | <b>*</b> |
| কিটোর খনন                    |         |        | 41.                |               | •     |    |          | ৩৪       |
| টমাস ও হলের ধনন              |         |        |                    |               |       |    |          | 90       |
| ওরটেলের ধনন                  | Š       | . :    | ٠.,                |               | • 3   |    |          | Θ¢       |
| গ্ৰন্থতন্ত্ বিভাগের <b>প</b> | न       |        |                    |               | . • ′ |    | : :      | *        |
| তৃতী                         | য় অধ   | गंग्र– | -ধবং               | <b>সাব</b> শে | य ।   |    | ::       |          |
| চৌপত্তী স্থূপ .              |         | ٠. ١   |                    |               |       | ١. |          | av.      |
| মুগদাব .                     |         |        |                    | ٠.            |       | ,  |          | 8.2      |
| সারনাথের দক্ষিণভাগ           | ٠.      |        | . '                |               | · •   |    |          | 85       |
| ৬ৃনং সজ্বারাম (কিটে          | 1 সহেয় | বের সং | হারাম              | )             |       | ٠. | <u>.</u> | 82       |
| ৭নং সজ্বারাম .               |         | ٠.     |                    |               | •     |    |          | 8.6      |
| <b>धर्मत्राक्षिका</b> खुन .  |         | · ·    |                    |               |       |    |          | 89       |
| এধান সন্দির •                |         |        |                    |               |       |    |          | 4.       |
| মূশোক গুল্                   | . ,     | ٠.     | ٠,                 | . · .         | •     |    |          | 65       |
| অশোক স্তম্ভের পশ্চি          | সদিকে   | র অংশ  | . 1                |               | •     |    | · · .    | ***      |
| ়ি ০ - নং সলির               | ·       | · .    |                    | . · .         |       |    |          | 62       |
| উত্তর দিকের অংশ              |         | vid.   |                    | . 12.         |       | •  |          | ٩.       |
| ুঁ রাজী কুমরদেবীর ধর্ম       | চফ্রিক  | বিহার  | يز آنيا            |               |       |    | ٠.       | 95       |
| ুহড়ক বৃক্ত মন্দির           | . (     |        | · .                |               |       |    |          | 10       |
| "হিতীয়সজ্বারাম              |         |        | ,                  |               |       |    |          | 11       |
| চৃতীয় সজ্বার।স              |         |        |                    |               |       |    |          | 13       |
| চতুৰ সজ্বারাৰ                |         |        |                    |               | ٠,    |    |          | , P.     |
| ুধামেক ভূপ .                 |         | į.•,·  | , e = 0<br>, e = 0 |               |       |    |          | P8       |
| প্ৰুয় সভবারাম               |         | . 7,   |                    |               | ٠.    |    | •        | 7        |
| জৈন মন্দির                   | 2. :    | ٠,     | ٠,                 | 24            |       | ٠. |          | 7        |

|                         |                | 100            |            |                   |   |      | পু  | हो। |
|-------------------------|----------------|----------------|------------|-------------------|---|------|-----|-----|
| চতুৎ                    | ৰ্থ <b>অধ্</b> | ায়—           | -মিউ       | <del>জি</del> য়ম | 1 |      |     |     |
| মণ্ডপে ব্ৰক্ষিত জৈন ও   | বান্দণ্য       | <b>ৰ্</b> ৰ্জি |            |                   |   |      | . ' | 77  |
| সারনাথ মিউলিয়ম         |                |                |            |                   |   |      |     | છહ  |
| পোড়ামাটী, ইষ্টক ও মু   | ৎপাত্ৰা        | भित्र निष      | ৰ্ণন       |                   |   | •    |     | 20  |
| অশোক স্তম্পীর্য         |                |                |            |                   |   |      |     | 26  |
| ক্ষাণ্যুগের বৌদ্ধৃর্তি  |                | • ,            |            |                   |   |      | . , | 24  |
| গুপুষ্পের বৌদ্ধ্'র্ভ    |                |                |            |                   |   |      |     | ۲•۲ |
| মধ্যযুগের শিবমূর্স্তি   | :              |                |            |                   |   |      |     | 7•0 |
| বৌদ্ধ দেবদেবীর মূর্ত্তি | পরিচর          |                |            |                   |   |      |     | 2.0 |
| অষ্টমহাস্থানের চিত্র    |                | ,              |            |                   |   |      |     | ১২১ |
| ক্ষান্তিবাদী জ্বাতক     |                |                |            |                   |   | , .  |     | 740 |
| 9                       | <b>াঞ্চন</b>   | অধ্যা          | ,<br>য়—-ি | শঙ্কা :           |   |      | į,  |     |
|                         |                |                |            |                   |   |      |     |     |
| <b>মৌর্য্যশিল .</b>     | ٠.             |                |            | ٠,                |   | •    | •   | 708 |
| গুক্দিল .               |                |                |            | • ,               |   |      | ٠   | 20× |
| মধুরার প্রাচীন শিল্প    | •              | •              | • .        | ٠                 |   |      |     | 28. |
| ওয়শিল .                |                |                |            |                   |   |      | •   | >82 |
| গুপ্ত যুগের অধংগতন      |                | শিল্প          |            |                   |   | ٠,   |     | 785 |
| গুগুসময়ের বোদ্ধর্থি    |                |                |            |                   |   | ٠, , |     | >86 |
| মধ্যযুঙ্গের শিল         |                |                |            | ٠,                |   | : 1  | •   | 181 |
|                         |                | ারিশি          | क्छे।      |                   |   |      |     |     |
| ব্যজা কর্ণদেবের লিপি    |                |                |            |                   |   |      |     | دەد |
| কুমরদেবীর সারনাথ        |                |                |            |                   | • |      |     | >48 |



# চিত্রসূচী।

- ১। সারনাথের ধ্বংসাবশেবের মানচিত
- ২। চৌধগী ভূপ
- ০। অশেকের অর্শাসন
- ৪। ধমেক তৃপ
- । অশেকস্তত্ত্বীর্ষ
- ৬ ক-খ। ওঞ্গু:গর ওভণীধ
- ৭। কণি: জর সময়ের বোধিসত্ত মুর্ত্তি
- ৮ক ৷ বুদ্ধের ধর্মচক্রপ্রবর্তক মুর্ত্তি
- ৮খ। শবমূর্তি
- »। ধামেক তৃপের কারুকার্য্য



# ভূমিকা। ধর্মচক্র।

বৌদ্ধাণের চারিটা মহাতীর্থ, গৌতমবুদ্ধের জন্মস্থান কপিল বস্তু; সম্বোধি লাভের স্থান উরুবিল (বোধগন্না); প্রথম ধর্ম ব্যাখ্যার স্থান সারনাথ: এবং মহাপরিনির্কাণের স্থান কুশীনগর। কুপিলবস্ত এবং কুশীনগর বুদ্ধের মহিমার মহিমা-যিত। কিন্তু বোধগয়া (উরুবিত্ব) এবং সারনাথ বেদপন্থিগণের ছুইটা মহাতীর্থ গয়ার এবং বারাণসীর নিকটবর্ত্তী। স্থতরাং বৌদ্ধ ধর্মের অভ্যাদর ব্যাপারে এই ছইটী স্থানের আচার নীতির যে কতকটা প্রভাব ছিল এ কথা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই।

প্রাচীন বৌদ্ধ সূত্র অপেক্ষা নিঃসংশয়রূপে প্রাচীনতর কোন প্রস্তে গ্রার উল্লেখ দেখা যায় না। গরার চারিদিকে যাঁহার। ৰাস ক্রিতেন বৈদিক্ষ্ণে সেই মগধৰ্গণ বেদবাহ ব্রাত্য ব্লিয়া ত্বণিত ছিলেন। প্রাচীন বৌদ্ধশান্তে গয়াপ্রদেশ-বাসীর যে বিবরণ পাওয়া যায় তাহা হইতে পরিকার বুঝিতে পারা যায় না যে কিরূপ ভাবের আবহাওয়ার ভিতর থাকিয়া গৌতম উরুবিলে ছয় বৎসর কাল কঠোর তপস্তা করিয়া ছিলেন এবং শেষে সংঘাধিলাভ করিয়া ছিলেন। কিন্ত বারাণসীতে থৌদ্ধ ধর্ম্মের উৎপত্তির সময়ে যে কি প্রকার ভাবের হাওয়া বহিতে ছিল বৈদিকসাহিত্যে তাহার অনেকটা আভাস পাওয়া বায়।

শতপথরান্ধণে, কোন কোন প্রাচীন উপনিষদে, এবং শ্রেতসূত্রে কাশে নামক জনগণের উল্লেখ দৃষ্ট হয়। কাশিগণের রাজাকে কাশ্য বলা হইয়ছে। বৈদিক সাহিত্যে বারাণদীর নাম দৃষ্ট হয় না। অথর্জবেদে বরণাবতী নদীর নাম উলিথিত থাকার অধ্যাপক মেকডোনেল ও কিথ্ মনে করেন বে বারাণদী নগণী অতি প্রাচীন(১)। ব্যাকরণ মহাভাষ্যকার পতঞ্জলি পাণিনির "বিদ্রাঞ্ঞাঃ" (৪।০৮৪) সূত্রের ভাষো কাত্যায়নের এই বার্ত্তিকটী উদ্ভ করিয়াছেনঃ—

" বালবায়ো বিদূরংচ প্রকৃত্যস্তরমেব বা । নবৈ তত্রেতি চেদ্রায়াচ্জিত্বরীবহুপাচরেৎ ॥ "

"विम्ताक्षाः" एखात वर्ष, विम्त नामक शर्काल छेरशत मिल वर्ष विम्त नामक छेलत का প्रजात र्याण देवन्धा शम विक्त हा । किन्न शक्त श्रेल श्रेल देवन्धा मिल हा। किन्न शक्त श्रेल श्रेल देवन्धा मिल विम्त नामक र्याण के स्था के

''বণিজো বারাণসীং জিত্বরীত্যুপাচরস্তি। এবং বৈয়া-করণা বালবায়ং বিদূর ইত্যুপাচরস্তি।"

্ৰিবণিকগণ বারাণদী নগরীকে জিবরী নামে আভিহিত করে; এইরূপ বৈয়াকরণেরা বাণবায়কে বিদ্রু বলে।''

<sup>(3)</sup> Vedic Index, Vol. I, p. 153.

পতঞ্জলি আনুমানিক খুইপূর্ব্ব দ্বিতীয় শতাব্দের মধাভাগে মহাভাষ্য সহলন করিয়াছিলেন। পতঞ্জলি মহাভাষ্য কাত্যায়নকে ভগবান বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন: ইহা হইতে বুঝা
যায় যে পতঞ্জলির সময়ে কাত্যায়ন মুনিঋষিবৎ গণ্য হইতে
ছিলেন, অর্থাৎ পতঞ্জলি ও কাত্যায়নের কালের মধ্যে যথেই
(অন্ন শতাধিক বৎসর) ব্যবধান কল্পনা করা যাইতে পারে।
জিত্বরী শব্দের অর্থ জয়শীলা। অতথ্য কাত্যায়নের এই বার্ত্তিক
হইতে দেখা যায় যে খুইপূর্ব্ব ভৃতীয় শতাব্দে বারাণসী বাণিজ্যের
এমন একটা প্রসিদ্ধ স্থানে পরিণত হইয়াছিল এবং সেখানে
ক্রেয় বিক্রয় এমন লাভজনক ছিল যে বণিকেরা বারাণসীকে
জিত্বনী নাম দিয়াছিলেন। প্রাচীন বৌদ্ধন্ত ইইয়াছে।
স্থাবরং কাশেজনপদের রাজধানী বলিয়া উল্লিখিত ইইয়াছে।
স্থাবরং অসুমান করা যাইতে পারে যে খুইপূর্ব্ব মই শতাব্দে
বারাণসী একটি প্রধান নগর এবং কাশিজনপদের রাজধানী
ছিল।

শাঙ্খারন প্রোতস্থ্রে (১৬২৯৫) কথিত হইরাছে,

"এতে হ জলো জাতুকর্ণ্য ইফ্রা ত্রয়াণাং নিগুন্থানাং
পুরোধাং প্রাপ কাশ্যবৈদেহযোঃ কৌসল্যস্ত চ।"

"এই ইস্তির হারা জলজাতুকর্ণ্য কাশিরাজ, বিদেহরাজ ও
কোসলরাজ এই তিনটা রাজবংশের পোরহিত্য লাভ করিয়া
ছিলেন।"

এই বচন হইতে দেখা যায় কোসল, কাশি, এবং বিদেহ-গণের মধ্যে তথন আচারের একা ছিল। বৈদিক্যুগে একদিকে যেমন কুরুপাঞ্চানগণের মধ্যে আচার বিষয়ে একা ছিল তেমনি

আর একদিকে কাশিও বিদেহগণের মধ্যেও ঐক্য ছিল। শতপ্রবান্ধণে (১৩)৫।৪।১৯) এই উপাধ্যানটা আছে। ভরতরাজ শতানীক সাত্রাজিত কাশিরাজ গুতরাষ্ট্রের যজের অথ কাড়িয়া লইয়াছিলেন। ব্রাহ্মণকার লিখিয়াছেন, তদ্বধি কাশিগ্র রজ্ঞাগ্নি জ্বাশিত করেন না। এই আখ্যানে দেখা যায় শতপথবান্ধণের এই অংশ রচনার সময়ে কাশিজনপদে বৈদিক যাগ্যজ লোপ পাইতেছিল। কিন্ত কাশির রাজধানীতে যে জানকাণ্ডের অহণীলন হইক উপনিষদে তাহার প্রমাণ পাওয়া যায়। বৃহদারণ্যকে (২।১।১) এবং কৌষীতকী উপনিষদে (৪١১) বর্ণিত হইয়াছে, বালাকি নামক একজন ব্রাহ্মণ কাশিরাক অজাতশক্রর নিকট আত্মার স্বন্ধপ সম্বন্ধে উপদেশ গ্রহণ করিয়াছিলেন। যে জনপদে যজাগ্নি প্রজালিত হইত না অথচ উপনিষদের ব্রহ্মবিদ্যা আলোচিত হইত সেধানকার ভাবের আবহাওয়া অবশু গৌতমরুদ্ধের ধর্মের অভ্যাদয়ের অনুকৃল ছিল। পালি দীর্ঘাগমের (দীঘনিকার) অন্তর্গত মহাপদান স্বন্ত অনুসারে গৌতমবুদ্ধের অধ্যবহিত পূৰ্ব্বৰ্ত্তী কাঞাপবুদ্ধ ৰাৱাণসীতে জন্ম গ্ৰহণ করিয়াছিলেন এবং জৈনদিগের ত্রয়োবিংশ তীর্থকর পার্যনাথের জন্মস্থানও বারাণসী। কাগ্ৰপবৃদ্ধ এবং পাৰ্থনাথের জন্মসম্বনীয় প্রাচীন কিল্পন্তী माका नाम क्रिएट्ड य প্রাচীন কাল হইতেই বারাণ্সী বৈদিক কর্মকাণ্ডের বিরোধি ধর্মপ্রবর্ত্তকগণের পালম্বিতী এবং শিক্ষ-রিত্রী রূপে গণ্য হইয়া আসিতেছিল। মজিঝমনিকায়ের অন্তর্গত ঘটকারহতে (৮১) দেখা বার কার্যপবুদ্ধও সময় সময় খবিপতন মুগদাবে বাস করিতেন।

সৌতমবৃদ্ধ সংখাধনাতের পর সারনাথে যে স্থা প্রচার করিয়াছিলেন ভাষার শ্রোতা ছিলেন পঞ্চন্দ্রবর্গীয় নামে পরিচিত পাঁচক্ষন ভিক্ত্ এবং এই স্থাত্রের প্রতিপাদ্য বিষয় ছিল প্রব্রজ্ঞিও বা সংসারত্যাগী ভিক্ত্র কর্ত্তব্য নির্দ্ধারণ। এই প্রকার ভিক্ত্রগণ তথন প্রমণ নামে পরিচিত ছিলেন। প্রমণগণ আদৌ বেদপন্থী ছিলেন এবং কালক্রমে অনেক প্রমণ বেদমার্গ ত্যাগ করিয়া স্বতন্ত্র পথ প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন। কিন্তু ইতিহাসের হিসাবে বিভিন্ন প্রমণ্যমার্গকে বেদমার্গেরই শাখা প্রশাখা রূপে গণ্য করিছে হইবে। প্রমণ শব্দের অর্থ অভীষ্ট লাভের জন্ত উপবাসাদি শ্রম বা কষ্টকর কর্ম্বের সম্পাদক। ঋগ্রেদে যাগ যজের সঙ্গে সঙ্গে উপবাসাদি তপশ্চরণের কথা আছে। যজুর্বেদে তপশ্চরণের মহিমা বিশেষভাবে কীর্ত্তিত হইয়াছে; কথিত হইয়াছে, প্রজাপতি তপশ্চরণ করিয়া প্রক্রাসৃষ্টি করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন (তৈন্তিরীয় সংহিতা, ৩০১০)। তৈন্তিরীয় আরণ্যকে বিংগি এই আখ্যারিকাটী দৃষ্ট হয়—

"বাতরশনা নামক একদল ঋবি শ্রমণ (তপস্বী) এবং উর্জন্নেতা ছিলেন। অভীষ্টলাভের জন্ম করেকজন ঋবি তাঁহাদের নিকট আগমন করিয়া ছিলেন। তাঁহারা (বাতরশনা নামক ঋবিগণ ইহা বৃঝিতে পারিয়া) অন্তর্হিত হইয়া ছিলেন এবং কুশাও নামক মন্ত্রবাক্যে প্রবেশ করিয়াছিলেন। (অপর ঋবিগণ) শ্রদ্ধাপুর্কিক তপশ্চরণ করিয়া কুশাও মন্ত্রবাক্যে বাত-রশনাগণের সাক্ষাৎলাভ করিয়াছিলেন। তথন তাঁহার। বাত-রশনাগণকে জিল্ঞাসা করিলেন, 'কি নিমিত্ত আগনারা অন্তর্হিত হইয়াছিলেন।' বাতরশনাগণ বলিলেন, 'হে ভগবদগণ

আপনাদিগকে নমস্বার করি। আপনারা আমাদিগের নিকট আগমন করিয়াছেন, বলুন কি উপারে আমরা আপনাদিগের দেবা করিব।' অপর ঋষিরা বাতরশনাগণকে বিশেলন, 'যাহাতে আমরা পাপরহিত হইতে পারি, আমাদিগকে সেই শুদ্ধির উপায় বলুন।' তথন বাতরশনাগণ (শুদ্ধিগ্রদ) এই করেকটা স্কেদেখিতে পাইয়াছিলেন

 • • • • • অপর ঋষিগণ এই (কুখাওনস্তের ঘারা) হোম করিয়া পাপমৃক্ত হইরাছিলেন। যাগযজ্ঞের আরত্তে কুখাওহোম করিয়া পাপমৃক্ত হইলে যজমানের দেবলোক প্রাপ্তি হয়।"

বৌধায়ন শৈশতিক্তে (১৬।৩০) মুগুরন যাগের অধিকারীকে শ্রমণ বলা হইরাছে। বৃহদারণ্যকোপনিষদে (৪।৩)২২) শ্রমণ ও তাপসের একতা উল্লেখ দৃষ্ট হয়। বৌদ্ধ পালি নিকারে শ্রমণগণ প্রাক্ষণের প্রতিখোগী সম্প্রদায়রূপে উল্লিখিত হইরাছে। পাণিনির ব্যাকরণের একটা (২।৪।৯) ক্তে বিহিত হইরাছে, বে সকল প্রাণীর মধ্যে বিরোধ শাখতিক অথাৎ চিরন্তন সেই সকল প্রাণিবাচক শব্দের হুলুসমাস হইলে তাহা একবচনাস্ত হইবে। এই ক্তের দৃষ্টান্তক্ষরণ একটা বার্ত্তিকের ভাষো প্রঞ্লী লিখিয়াছেন—

" বেষাং চ বিরোধ ইত্যক্তাবকাশঃ। শ্রমণ্রাক্ষণম্।"

"যাহাদের মধ্যে বিরোধ চিরস্তন তাহাদের সম্বন্ধে এই স্বত্যের প্রয়োগ হইবে। যথা শ্রমণ্ডাক্ষণম।" পতঞ্জলির মহাভাষ্যের রচনাকাল পূর্ব্বেই উলিখিত হইরাছে।
স্থতরাং 'এই দৃষ্টান্ত হইতে দেখা যায়, খৃষ্টপূর্ব্ব দ্বিতীয় শতাব্দের
মাঝামাঝি সময়ে শ্রমণ ও ব্রাহ্মণগণ ছইটা বিরোধী সম্প্রদায়ে
পরিণত হইরাছিলেন, এবং এই বিরোধ চিরন্তন বলিয়া
তৎকালের লোকের ধারণা ছিল। এধানে ব্রাহ্মণশন্দের অর্থ
কেবল স্থাতি ব্রাহ্মণ নহে, যাঁহারা বৈদিক কর্মকাণ্ডের
অনুসরণকারী এইরূপ ব্রাহ্মণ।

এই সকল প্রমাণ আলোচনা করিলে অনুমান হয়, উপবাসাদি তপশ্চরণশীল উর্জরেতা কর্মকাগুপন্থী ঋষিগণ আদৌ প্রমণ নামে পরিচিত ছিলেন। জন্মাস্তরবাদের প্রচার এবং যাগযক্ত ও তপস্থার ফলে দেবলোক লাভ হইলেও সঞ্চিত কর্ম্ফল কয় হওয়ার পর দেবলোক হইতে পতন এবং হীনবোনিতে পুন-র্জন্মের সম্ভাবনা আছে এই প্রকার সংস্কার একান্ত নির্চাবান আদিম শ্রমণগণকে কর্মকাও পরিত্যাগ করিয়া জন্মভূতের হস্ত হইতে চিরতরে মুক্তি লাভের জন্ম জানের অফুশীলনে এতী করিয়াছিল। তদবধি কর্মকাণ্ডপন্থী ব্রাহ্মণ এবং জ্ঞানপন্থী শ্রমণ প্রতিষোগী সম্প্রদায়ক্সপে গণ্য হইয়াছিল। যেথানে বেদবিহিত কর্ম বন্ধনের কারণ এবং শ্রমণের সাধ্য জ্ঞান মৃক্তির কারণ বলিয়া গণ্য হয় দেখানে কর্ম্মকাণ্ডপন্থী ব্রাহ্মণের সহিত মোক্ষপন্থী শ্রমণের বিরোধ অবশ্রস্তাবী। প্রাচীন বৌদ্ধগ্রছে দেখা বায়, গৌতমবুদ্ধের সমসময়ে শাক্যপুত্রীয় বা বৌদ্ধশ্রমণ ছাড়া কর্ম্মকাণ্ড বিরোধী নির্গ্রহ বা জৈন, মস্করী বা আজীবিক এবং আরও কতক গুলি শ্রমণসম্প্রদায় বিদ্যমান ছিল। জৈনগণ আমাদের রুপরিচিত। পাণিনির ব্যাকরণে (৬)১১৫৪) মন্তরী পরিবাজকের
উল্লেখ আছে এবং মহাভাষ্যকার পতঞ্জলি মন্তরী শব্দের 'এইরপ
বৃংপত্তিগত অর্থ প্রদান করিয়াছেন—
'মা কৃত কর্মাণি মা কৃত কর্মাণি শান্তির্ব: প্রেয়সীত্যাহাতো
মন্তরী পরিবাজকঃ।''

" 'ক্সান্তান করিওনা, ক্সান্তান করিওনা, শাস্তিই তোমাদিগের শ্রেয়া', (যাঁহারা) এই প্রকার বলিয়া থাকেন (তাঁহাদিগকে) মন্তরী (মা × রু × ইনি) পরিব্রাজক বলে।"

মন্ধরী (আন্ধীবিক) পরিব্রাজকেরা সকল প্রকার কর্মান্ধর্চানই নিষেধ করিতেন এবং জীব চতুরশীতি যোনি ভ্রমণের কলে আপনা আপনি মুক্তিলাভ করিবে এইরূপ প্রচার করিতেন। কিন্তু বর্গলাভের অর্থাৎ বন্ধনের কারণ বৈদিক যাগযজ্ঞ, বিশেষতঃ যজ্ঞে প্রাণিহত্যা, বোধ হয় তথনকার কোন শ্রেণীর শ্রমণ বা পরিব্রাজকই অনুমোদন করিতেন না; স্কতরাং তথন শ্রমণে ব্রাহ্মণে বিরোধ অনিবার্যা। কিন্তু শ্রমণ ও ব্রাহ্মণের বিরোধ পাশ্চাত্য জগতের সাম্প্রদারিক বিরোধের সহিত তুলনীয় নহে। বৈদিক ক্রিয়াকশ্ব যে নিক্ষণ এমন কথা শ্রমণেরা বলিতেন না। পালি দীঘনিকার বা দীর্ঘাগমের অন্তর্গত কৃটদন্ত স্তন্তে পৌতম বৃদ্ধ বলিতেহেন, তিনি পূর্বজন্মে একবার প্রোহিতরূপে রাজা মহাবিজ্যিকক স্বর্গাধক (অবশ্বই প্রাণিহিংসারহিত) এক মহাবজ্ঞ সম্পাদন করাইয়াছিলেন। "স্ক্রনিপাতের" বাহ্মণ-ধক্ষক্ত গ্রেণাত্যর্গ বলিতেহেন, প্রাকালে ব্রাহ্মণেরা সংযমীছিলেন এবং যজ্ঞে প্রাণিহিংসা করিতেন না; কালক্রমে অব-

নতির ফলে ব্রাহ্মণেরা লোভী হইয়াছেন এবং যজে পওহিংসা আরম্ভ করিয়াছেন। \* যাগযজ্ঞের ফলে মরণশীল দেবগণের লোক লাভ হইতে পারে, কিন্তু নির্দ্ধাণমুক্তি লাভ হইতে পারে না, স্থতরাং যাহাতে নির্দ্ধাণমুক্তি লাভ হয় এরূপ সাধন করাই মানুষের কর্ত্তব্য। সকল সম্প্রদায়ের শ্রমণের মতেই এইরূপ নির্ব্বাণমুক্তি গৃহত্যাগী ভিক্ষুর লভ্য, গৃহীর লভ্য নহে। স্থাত্তনিপাতের অন্তর্গত ধশ্মিকস্থতে বৃদ্ধ বলিতেছেন, একান্ত স্বধর্মনিষ্ঠ গৃহস্থ (শ্রাবক াবা উপাসক) মৃত্যুর পর স্বন্ধংপ্রভানামক দেবগণেরলোক প্রাপ্ত হইবেন। নির্বাণমুক্তি লাভ করিতে হইলে ভিক্ষুধর্ম গ্রহণ করিতেই হইবে। পরিব্রাজকের বা শ্রমণের প্রধান কার্য্য ছিল তপশ্চরণ ও ধ্যান। কিন্তু সকল শ্রেণীর শ্রমণ অবশুই কর্ত্তব্যনিষ্ঠ ছিলেন না। গৌতমবুদ্ধ গৃহত্যাগের পর এবং বোধিশাভের পূর্ব্বে উক্রবিত্তে ছয় বৎসরকাশ কঠোর তপশ্চরণ (হুমরচর্য্যা) করিয়াছিলেন। ফলে তাঁহার শরীর অস্থিচর্মসার হইয়া ছিল। 🤊 তারপর তিনি বুঝিতে পারিলেন, ছ্করচর্য্যার খারা মুক্তিদারক বোধি বা জ্ঞান লাভ করা যাইতে পারে না, বোধি লাভের জন্ত ধ্যানের প্রয়োজন। স্থতরাং হুদর্চর্যা ভঙ্গ করিয়া তিনি লানাহার করিলেন এবং বোধির্কের মূলে বসিয়া ধানবলে

<sup>\*</sup> দীঘনিকায়ের অন্তর্গত "অগ্গঞ্জ হত্তে" রাক্ষণবর্গের উৎপত্তির বিষরণ ক্রষ্টবা। দীঘনিকায়ের অন্তর্গত "তেবিজ্ঞ হত্তে" প্রাচীন ক্ষবিগণের প্রতি ঘৃণা প্রকাশ করা হইয়াছে। তেবিজ্ঞ হত্তের যাহালক্ষা, রক্ষাতে (রক্ষে নহে) লীন হওয়া অথবা রক্ষলোক লাভ তাহা অভাভ প্রাচীন হত্তের উপদিষ্ট অর্হৎ পদলাভের বিরোধী। স্তর্গাং তেবিজ্ঞ হত্তেকে স্বত্তর রচনা মনে করাই কর্ত্বা;

মোক্ষদায়ক সম্যক সম্বোধি লাভ করিলেন। সার্থাপে পঞ্চদ্র-বর্গীয়ের নিকট প্রচারিত ''ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তনমূত্রে '' এই অভিজ্ঞতার ফল স্বরূপ প্রথমতঃ প্রমণের জ্বল মধ্যমপ্রতিপদা বা মধ্যপথ উপদিষ্ট হইয়াছে। গৌতমবৃদ্ধ বলিতেছেন, প্রব্রজ্বিত প্রমণ ছই প্রকার অনাচার পরিত্যাগ করিবেন; সাধারণ সংসারী লোকের মত তিনি ভোগবিলাসরত হইবেন না; অপরপক্ষে, কঠোর তপশ্চরণ করিয়া শরীরকেও ক্লেশ দিবেন না। ভিক্লুর মধ্যপথ অনুসর্থ করা কর্তব্য; অষ্টান্তিক মার্গ সেই মধ্যপথ। গৌতমবুদ্ধের প্রচারিত শ্রমণ ধর্ম্মের একটা প্রধান লক্ষণ অস্তা-বাডাবাডির পরিহার। ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তনস্থত্তে প্রচারিত স্বার এ**কটি** তথ্য, চারি প্রকার আর্য্য সত্য। যথা, (১) ছ:ব; (২) ছ:ব সমুদর; (৩) ছ:ব নিরোধ; (৪) ছ:ব নিবোধগামিনী প্রতিপদা বা পথ। হুঃথ কি ? জাতি (জন্ম) ছঃখ, জরা (বার্দ্ধক্য) হঃখ, ব্যাধি হঃখ, মরণ হঃখ, অপ্রিয় সংযোগ ছঃথ প্রিম্ববিয়োগ ছঃখ। ছঃথ সমুদ্য বা ছঃখের উৎপত্তির কারণ কি ? তৃষ্ণা। প্রথম ও দিতীয় আর্য্যসত্যে যে তত্ত্ব স্থচিত হইয়াছে তাহা ব্যক্ত করা হইয়াছে প্রতীত্যসমূৎপাদে বা ঘাদশনিদানে। ক্ষিত আছে সংগ্রেষিণাভের অব্যবহিত পূর্ব্বে গৌতম গ্রাদশ নিদান বা কার্য্য-কারণ-শৃত্থল অহতেব করিয়াছিলেন। ছাদশ নিদান এই---

<sup>(</sup>১২) জ্বামরণের কারণ জাতি (জন্ম)।

<sup>(</sup>১২) জাতির (জন্মের) কারণ ভব (জন্ম গ্রহণের দিকে ঝোঁক)।

- (১•) ভবের কারণ উপাদান (কর্মের ইচ্ছা) ।
  - (a) উপাদানের কারণ তৃষ্ণা।
  - (৮) তৃঞ্চার কারণ বেদনা (ইন্দ্রিয়ের সহিত বাহ বস্তর সংঅবজনিত জান)।
  - (१) বেদনার কারণ সংস্পর্শ (ইক্রিঞ্জের সহিত বাহ্ বস্তর সংস্রব)।
- (৬) সংস্পর্শের কারণ ষড়ায়তন (চক্ষু, কর্ণ, নাসিকা, জিহুরা, ত্বকু, মন এই ছয়টা ইক্রিয়)।
- (e) যড়ায়তনের কারণ নামরূপ (দেহ ও মন)।
- (৪) নামরূপের কারণ বিজ্ঞান (পুনর্জন্ম) :
- (৩) বিজ্ঞানের কারণ সংস্কার (কর্মা) ।
- (২) সংস্কারের কারণ অবিদ্যা (অজ্ঞান) ।
- (১) অবিদ্যা হৃঃথের মূল কারণ।

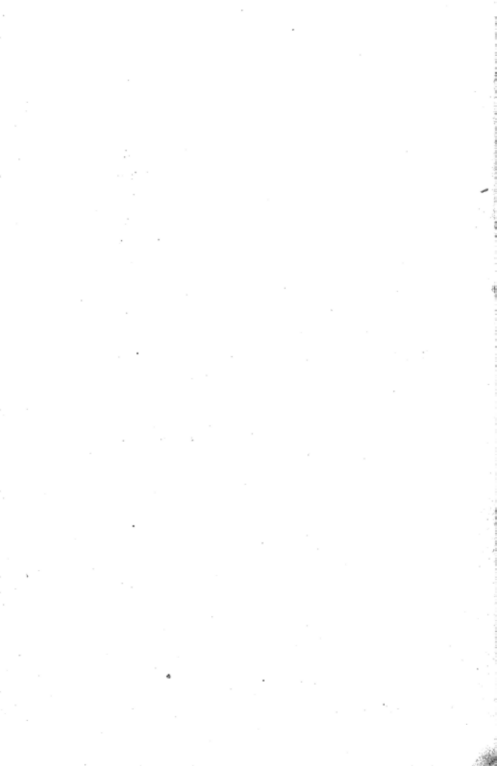
এই বাদশ নিদানের বারা সৃষ্টিতবের রহক্ত উদবাটিত হয়
নাই, মানুষের ছংশের কারণ, বিতীয় আর্য্যসতা ছংশসমুদ্র
ব্যাখ্যাত হইয়াছে। পূর্ব জন্মের (১) অজ্ঞানের ফলে সংস্কার
বা ক্রতকর্মের সংস্কার এবং সেই সংস্কারের ফলে পুনর্জন্ম।
০ হইতে ১ • দফায় মানুষের বর্তমানজীবনের কথা নিবদ্ধ হইয়াছে।
পুনর্জন্ম হইলেই দেহমনের উৎপত্তিহয়। বড়েক্তির দেহমনের জনীভূত। ইক্তিরের স্মৃতিত বাহু বস্তুর সংস্পর্শে জ্ঞানের উৎপত্তি এবং

জ্ঞান হইতে তৃঞ্চার বা বাসনার উৎপত্তি। তৃঞ্চার ফলে ভোগে আসক্তি। এই আসক্তি জন্মগ্রহণের ঝোঁক উৎপাদন করে এবং তাহার ফলে ভবিষ্যতে জ্ঞাতি বা জন্ম (১১) এবং জ্বরামরণ (১২) হয়।

অবিদ্যা যেরূপ ছঃথের মূলীভূত কারণ, অবিদ্যার নিরোধও তেমনি ছঃধ নিরোধের উপায়। অবিদ্যা না থাকিলে সংস্কার থাকিবে না; সংস্কার না থাকিলে বিজ্ঞান থাকিবে না এবং শেষ পর্যাক্ত ছঃখদায়ক জাতি জ্বরামরণ হইবে না। অনুলোম রীতিতে উক্ত ঘাদশ নিদানে বেমন দিতীয় আর্য্যসত্য, ছ:খ সমদয় ব্যাঝাত হইয়াছে, তেমনি প্রতিদোম রীতিতে উক্ত দাদশ নিদানে তৃতীয় আর্যাসত্য, ছঃধনিরোধ ব্যাথ্যাত হইয়াছে। স্তরাং ধর্মচক্র-প্রবর্ত্তন-স্ত্ত্তে গৌতমবুদ্ধের ধর্মের সার কথা পাওয়া বায়। সকল সম্প্রদায়ের বৌদ্ধেরাই এই স্ততকে প্রামাণ্য বলিয়া স্বীকার করেন এবং সকল সম্প্রদারই স্বীকার করেন যে এই হত্ত গোতমবুদ্ধ কর্তৃক সারনাথে বিবৃত হইন্না-স্থতরাং বৌদ্ধর্মের অভ্যুদয়ের স্থচনা হইতেই সারনাথ একটা মহাতীর্থ বলিয়া গণ্য হইয়া আসিতেছে। এপর্যস্ত সারনাথে খৃটপূর্ক পঞ্ম বা চতুর্থ শৃতাক্ষের কোন নিদর্শন পাওয়া যায় নাই; কিন্তু তৎপরবর্তী যুগের, খৃষ্টপূর্ব্ব ভৃতীয় শতাক হইতে খৃষ্টীয় বাদশ শতাক পর্যস্ত এই দেড় হাজার বংসরের নিদর্শন ধারাবাহিক রূপে পাওয়া গিয়াছে। ভারতীয় প্রত্নতত্ব অন্নসন্ধান বিভাগের কর্তৃপক্ষ এই দেড় হাজার বংসরের অন্তৰ্গত বিভিন্ন যুগের চমংকারজনক বছ নিদর্শন ভূগর্ভ হইতে উদ্ধৃত ক্রিয়াছেন। বর্ত্তমান প্রছে প্রীমান ভবতোর মঞ্মদার

বোগ্যতার সহিত তাহার পরিচয় লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। রায় বাহাছর শ্রীযুক্ত দয়ারাম সাহনী প্রণীত ইংরাজী সারনাথ বিবরণ অবলম্বনে এই পরিচয় রচিত হইয়াছে এবং চতুর্থ অধ্যায়ের মৃত্তি পরিচয়ে অনেক অভিনর তথ্যও নিবদ্ধ হইয়াছে। সারনাথের ধৃংসাবশেষের এবং মৃত্তির পরিচয় ছাড়া গ্রন্থকার এই গ্রন্থের বিতীয় অধ্যায়ে রায়য়য় ইতিহাস এবং পঞ্চম অধ্যায়ে ভায়র্যোর ধায়াবাহিক বিবরণ নিবদ্ধ করিয়া গ্রন্থখানির পূর্ণতা সম্পাদন করিয়াছেন। দর্শকর্পণ তৃতীয় ও চতুর্থ অধ্যায়ের সহায়তায় সারনাথের ভয়াবশেষ এবং মিউজিয়ম দেখিয়া অবসর মত গ্রন্থের অন্তান্ত অংশ, বিশেষতঃ দিতীয় এবং পঞ্চম অধ্যায়, পাঠ করিলে সারনাথের স্মৃতি অধিকতর উপভোগ্য মনে করিবেন এমন আশা করা যাইতে পারে।

# শ্রী রমাপ্রসাদ চন্দ।



# সারনাথ বিবরণ।

#### প্রথম **অধ্যায়**।

#### ধর্ম্মচক্র প্রবর্ত্তন।

প্রায় আড়াই হাজার বংসর পূর্বের হিমালয় পর্বতের পাদমূলে অবস্থিত কপিলবস্তু নামক নগরে ইক্ষ্বাকু বংশের অক্সতম শাখা শাক্যকুলে গোতমবুদ্ধ জন্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন। গোতমবুদ্ধের পিতা শুদ্ধোদন শাক্যদিগের রাজা ছিলেন। পিতা পুজের নাম রাখিয়াছিলেন সিন্ধার্থ বা সর্ববার্থসিদ্ধ। পিতৃকুলের গোত্র অনুসারে সিদ্ধার্থ গোতম নামে পরিচিত ছিলেন এবং উত্তর কালে বাধিলাভের পর বৃদ্ধ নামে খ্যাত হইয়াছিলেন। এই বৃদ্ধ ইতিহাসে গোতমবুদ্ধ নামে স্থারিচিত। কুমার সিন্ধার্থ ২৯ বংসর বয়সে জরা, ব্যাধি ও মৃত্যুর হস্ত হইতে এককালে মুক্তি লাভ করিবার জন্ম গৃহত্যাগ করিয়া সন্ধাসীর বেশে ভ্রমণ করিতে করিতে মগধের রাজধানী রাজগৃহে উপনাত হইয়াছিলেন। কথিত আছে রাজ-গৃহের তৎকালীন রাজা বিশ্বিসার তরুণ সন্ধ্যাসীকে রাজ্যের

গৌতম বৃদ্ধের সংক্ষিত্ত জীবনী। অর্দ্ধাংশ ছাড়িয়া দিতে চাহিয়াছিলেন। সিদ্ধার্থ অসম্মত হইয়া রাজগৃহ ত্যাগ করিয়া আরাড় কালাম এবং রুদ্রক রামপুত্র নামক ভুইজন সন্ন্যাসীর নিকট ধর্মোপদেশ গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই চুই জনের নিকট যাহা কিছু শিখিবার ভাহা শিখিয়া সিদ্ধার্থ গ্যার সমীপস্থ নৈরঞ্জনা (বর্ত্তমান লীলাজান) নদীর তীরবর্ত্তী উরুবেলা গ্রামে উপস্থিত হইয়া তথার কঠোর তপশ্চরণ আরম্ভ করিয়া-ছিলেন। এই দুদ্ধর তপশ্চর্য্যায় প্রবৃত হইলে কোণ্ডিন্স, বপ্প, ভদ্রিয়, মহানাম, ও অশ্বজিৎ নামধেয় পাঁচজন ভিক্ষু তাঁহার সঙ্গী হইয়া তাঁহার সেবা করিয়াছিলেন। ইঁহারা বৌদ্ধ গ্রন্থাদিতে পঞ্চতদ্রবর্গীয় নামে প্রসিদ্ধ। বংসর কাল কঠোর তপশ্চরণের পর সিদ্ধার্থ বৃঝিতে পারিকেন যে কেবল তপস্তা অর্থাৎ উপবাসাদি করিয়া শরীরকে কফ দিলে মুক্তি লাভের সম্ভাবনা নাই। তখন তিনি গ্রামে গ্রামে ভিক্ষা করিয়া আহারাদি আরগু করিলেন। ইহা দেখিয়া কোণ্ডিন্যাদি পঞ্চ অনুচর মনে করিলেন, ছয় বৎসর কাল কঠোর তপশ্চরণ করিয়া যখন ইনি বোধিলাভ করিতে পারিলেন না তখন ইঁহার বোধি-লাভের কোন সম্ভাবনাই নাই। স্থুতরাং তাঁহারা সিদ্ধা-র্থের সাহচর্য্য ত্যাগ করিয়া বারাণসী নগরীর উপকণ্ঠস্থিত ঋষিপতন বা মুগদাবে আশ্রয় গ্রহণ করিলেন। এদিকে উক্রবেলায একদিন রাত্রিতে বোধিসত্ব পাঁচটী

<sup>(</sup>২) ভাবী ধুদ।

দেখিলেন এবং নিদ্রাভঙ্গের পর তাঁহার দৃঢ় ধারণা হইল যে পরদিবসই তিনি বোধিলাভ করিবেন। প্রত্যুবে গাত্রো-খান করিয়া বোধিসত্ত একটা স্তগ্রোধ বৃক্ষমূলে উপবেশন করিলেন। এমন সময়ে উরুবেলার গ্রামণী বা গ্রামা-ধিপতির ছহিতা স্ক্জাতা আসিয়া তাঁহাকে স্বর্ণপাত্তে পায়স নিবেদন করিলেন। পাত্র সহ পায়স লইয়া বোধিসত্ত নৈরঞ্জনার ঘাটে উপস্থিত হইলেন এবং স্লানান্তে কোপীন বহিবাস পরিধান করিয়া আহার করিলেন। ষ্দাহারান্তে পাত্রটী নৈরঞ্জনার স্রোতে নিক্ষেপ করিয়া সিদ্ধার্থ বলিলেন, ''যদি আজ আমার বোধি বা বুদ্ধত্ব লাভের সম্ভাবনা থাকে তবে এই পাত্র যেন স্রোতের প্রতিকূলে ভাসিয়া যায়।" পাত্র যথার্থই স্রোতের প্রতিকূলে ভাসিয়া গিয়া অবশেষে নাগলোকে উপস্থিত হইল। সন্ধ্যার সময় সিদ্ধা**র্থ** নদীতীরের অদূর<del>ন্</del>থিত একটা পিপ্লল বা স্তব্যোধ বৃক্ষের মূলে উপনীত হইলেন এবং উহার পূর্ববিদিকে যোগাসনে উপবিফ হইয়া প্রতিজ্ঞা করিলেন—

> "ইহাসনে শুষ্যতু মে শরীরং ত্বগন্থিনাংসং প্রলয়ং চ যাতু। অপ্রাপ্য বোধিং বহুকল্প তুর্লভাং নৈবাসনাৎ কায়মতশ্চলিষ্যতে॥"

"আমার শরীর শুফ হউক, অস্থি, চর্মা ও মাংস একেবারে বিনফী হইয়া যায় যা'ক, তথাপি বোধিলাভ না করিয়া আমি এই আসন পরিত্যাগ করিব না।'' কথিত আছে যে এই সময় সাধুজনের চিরশক্ত মার বা কামদেব সসৈত্য উপস্থিত হইয়া তাঁহাকে নানা উপায়ে বোধিমার্গ হইতে বিচ্যুত করিবার জন্ম পুনঃ পুনঃ চেম্টা করিয়া-ছিলেন। কিন্তু সকল চেষ্টা যখন ব্যৰ্থ হইয়াছিল তখন মার বোধিসত্তকে জিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন, "তুমি যে দান করিয়াছ তাহার সাক্ষী কে?" বোধিসত্ত তাঁহার দক্ষিণ হস্তের তর্জ্জনীর দ্বারা পৃথিবী স্পর্শ করিয়ু বলিলেন, "পূর্বে পূর্বে জন্মের কথা ছাড়িয়া দিলেও রাজকুমার বিশ্বস্তুর রূপে জন্মগ্রহণ করিয়া আমি যে সাত শত মহাদান করিয়াছিলাম এই পৃথিবী তাহার সাক্ষ্য দান করিবে।" পৃথিবী বলিয়া উঠিল, "হাঁ, ইহা ধ্রুব সত্য।" মার পরাভূত হইয়া সদলবলে পলায়ন করিলেন। বোধিসত্ত সিদ্ধার্থ পরমার্থজ্ঞান লাভ করিবার জক্ত ধ্যানস্থ হুইলেন। ধ্যানের বলে রজনীর প্রথম যামে বোধিসত্ত দিব্যচক্ষু লাভ করিলেন এবং দিব্যচক্ষুর দারা পূর্ব্ব পূর্ব্ব জন্মের ঘটনাবলী প্রভাক্ষ করিলেন; রজনীর মধ্যম যামে তিনি দিব্যদৃষ্টিতে সমগ্র জীবজগতের পরিণতি প্রত্যক্ষ করিলেন; রজনীর শেষ যামে ব্যথিত হৃদয়ে জীবের দুর্গতির বিষয় ভাবিতে ভাবিতে উহার কারণ

পরম্পরা অমুসন্ধান করিয়া দেখিলেন জ্বা, মৃত্যু, জন্ম প্রভৃতি সকলের মূলে অবিদ্যা বা অজ্ঞান এবং অবিদ্যার নাশ হইলেই জীবের সকল প্রকার ছঃথের শেষ অর্থাৎ মুক্তি হইতে পারে। তিনি ছঃখের স্বরূপ, ছঃখের সমুদয় বা কারণ, ছঃথের নিরোধ বা নাশ এবং ছঃখ নিরোধের পথ দেখিতে পাইলেন। তিনি তখন বুঝিতে পারিলেন তিনি সম্বোধি বা সম্যক জ্ঞান লাভ করিয়াছেন, বুদ্ধ বা তথাগত হইয়াছেন, আরু তাঁহাকে জন্মমরণের বশীভূত হইতে হইবেনা। ঠিক প্রত্যুবে এই ঘটনা ঘটিল। সম্বোধি লাভের পর মোক্ষ স্থ্য অমুভব করিবার জস্ত গোতম প্রথম সপ্তাহ বোধিরক্ষের পাদমূলে অবস্থান করিলেন। দিতীয় সপ্তাহ অজপালস্তগ্রোধ মূলে উপ-বেশন করিয়া কাটাইলেন। তৃতীয় সপ্তাহে মুচলিক গাছের তলায় আসিয়া উপবেশন করিলেন। এই সময় অত্যন্ত ঝড় ও বৃষ্টি হওয়ায় নাগরাজ মুচলিন্দ ফণা বিস্তার করিয়া তাঁহাকে আচ্ছাদিত করিয়াছিলেন। মুচলিন্দ রুক্ষমূলে সাত দিন থাকিয়। বুদ্ধ রাজায়াতন রুক্ষের মূলে আদিয়া বসিলেন এবং এখানেও সাত দিন কাটাইলেন। এই সময়ে ত্রপুষ এবং ভল্লিক নামক ছুইজন বণিক উৎ-কল হইতে আদিবার পথে বুদ্ধদেবের নিকট উপস্থিত হইয়াছিলেন এবং আহারার্থ বুদ্ধদেবকে পিউটক ও মধু নিবেদন করিবার অনুমতি প্রার্থনা করিয়াছিলেন।

বৃদ্ধের নিকট কোনও ভোজন পাত্র না থাকায় গন্ধবিরাধ্য ধৃতরাপ্ত্র, নাগরাধ্ব বিরূপাক্ষ, কুন্তাশুরাজ বিরুধক এবং যক্ষরাজ বৈশ্রবণ এই চারিজন দিক্পাল চারিটা শিলা পাত্র আনয়ন করিয়াছিলেন। বৃদ্ধের অলোকিক ক্ষমতায় চারিটা পাত্র একটাতে পরিণত হইয়াছিল এবং তিনি উহাতে আহার করিয়াছিলেন। বণিক্ষয় বৃদ্ধ ও ধর্ম্মের শরণাগত হইয়া বৃদ্ধের প্রথম উপাসক বা গৃহস্থ শিষ্য ইয়াছিলেন । তারপর বৃদ্ধদেব রাজায়াতন বৃক্ষের মূল ত্যাগ করিয়া পুনরায় অজপালন্যগ্রোধের তলে ফিরিয়া গিয়াছিলেন এবং তিনি যে মহাসত্য লাভ করিয়াছেন তাহা জগৎ সমক্ষে প্রচার করিবেন কি না ইহাই চিন্তা করিতেছিলেন। এমন সময় ব্রেক্ষা ও অন্যান্য দেবগণ তাহার মনের কথা বৃদ্ধিতে পারিয়া তথায় আসিয়া উপস্থিত হইলেন এবং বলিলেন—

"পাতৃরহোসি মগধেস্থ পুবে্ব ধন্মো অস্থন্ধো সমলেহি চিন্তিতো। অপাপুর্ এতম্ অমতস্স ধারম্ স্থনতু ধন্মম্ বিমলেনামুবুদ্ধম্"॥

"এখন পঙ্কিলহৃদয় শিক্ষকগণের উদ্ভাবিত ধশ্ম মগধে প্রচলিত আছে; তুমি অমরত্বের দার খুলিয়া

<sup>(</sup>১) ললিতবিত্তর, নিধানকথা প্রভৃতি অমুসারে সংখাধিলাভের পর সপ্তম সপ্তাহে বুদ্ধের সূহিত অপুহ ও ভান্নকের মিলন হর।

দাও; লোকে নির্মালহ্রদয় বুদ্ধ কর্তৃক উদ্ভাবিত ধর্মা প্রাবণ করুক।" ব্রহ্মার স্তুতি বাক্যে মুগ্ধ হইয়া ভগবান বুদ্ধদেব চিন্তা করিতে লাগিলেন কাহার নিকট প্রথম তিনি ধর্মা প্রচার করিবেন এবং কোন ব্যক্তিই বা তাঁহার গভীর নীতিবাক্য হ্রদয়ল্পম করিতে সমর্থ হইবেন। তথন তিনি ভাবিলেন, আরাড়-কালাম এবং রুদ্রক-রাম-পুত্রের নিকট ধর্মা প্রচার করিবেন। কিন্তু পরক্ষণেই জানিতে পারিলেন যে এই ছুই জ্ঞানী পুরুষ ইতিমধ্যে দেহত্যাগ করিয়াছেন। তারপর কৌণ্ডিন্যাদি পঞ্চজ্ম-বর্গীয়ের কথা তাঁহার স্মরণ হইল এবং তাঁহাদিগের নিকট প্রথম ধর্মা প্রচার করিবেন সঙ্কল্ল করিলেন। পঞ্চজ্ম-বর্গীয় ভিক্ষুগণ কাশী নগরীর নিকটবর্তী মুগদাব ঋষি-পতনে বাস করিতেছেন বুঝিতে পারিয়া তথাগত তথায় গ্রমন করিলেন।

প্রাচীন ঋষিপতন বা মৃগদাব এখন সারনাথ নামে পরিচিত। সারনাথের ধ্বংসাবশেষ বারাণসী নগরের প্রায় ছই ক্রোশ উত্তরে গাজীপুর যাইবার পথের ধারে অবস্থিত। বর্ত্তমান কালে এই রাজপথ দিয়া বা রেল যোগে সারনাথ যাওয়া যায়। পুরাকালে বারাণসী হইতে এই স্থানে যাইবার একটা সরল পথ ছিল। এই পথের কিছু কিছু নিদর্শন এখনও বর্ত্তমান আছে। ঔরঙ্গজেবের মস্জিদের নিকটস্থ পঞ্গঙ্গাঘাট হইতে একটা পুরাতন

ক্লবিগতন বা মৃগদাব--বর্ত্তনান সারনাথ। পথ লাটভৈরবের দক্ষিণদিক দিয়া বরুণা নদার অপর পার পর্যন্ত বিস্তৃত ছিল। এই পথের ধ্বংসাবশেষ বর্ত্তমান রেলপথের নিকট দেখিতে পাওয়া যায়। অফ্টাদশ শতাব্দীর শেষভাগ পর্যান্ত এই স্থানে মোগল যুগের তিনটা খিলানযুক্ত একটা পুল ছিল, বক্তার প্রকোপে তাহাভাঙ্গিয়া গিয়াছে। সারনাথের ঋষিপতন (পালি ইসিপতন) নাম হইবার কারণ মহাবস্ত অবদান নামক গ্রন্থে এইরূপ লিখিত আছে। বারাণসীর সার্দ্ধ যোজন, দূরে এক মহাবন ছিল এবং তথায় পঞ্চশতজ্ঞন প্রত্যেক-বৃদ্ধ আকাশ মার্গে উথিত হইয়া পরিনির্বাণ লাভ করেন অর্থাৎ দেহত্যাগ করেন। তাহাদিগের শরীর এই বন খণ্ডে পতিত হওয়ায় এই স্থানের নাম ঋষিপতন হইয়াছিল । চীনদেশীয় পরিব্রাক্তক ফা-হিয়ান শ্বষ্টীয় পঞ্চম

প্রত্যেকবৃদ্ধ — থাঁহারা বৃদ্ধত্ব লাভ করেন কিন্ত ধর্ম প্রচার করেন না।

<sup>(</sup>২) ফরাসী পণ্ডিত সেনারের (Mon. E. Senart) মতে 'শ্বিপ্তন' ধ্বি-পজন শব্দের অপ্রংশ। এই স্থানে অনেক ধ্বি বা সাধক বাস করিতেন বলিয়া ইহার নাম ধ্বিপ্তন হইয়ছিল। কালদ্রমে ধ্বিপ্তন নামটী জনগাধা-রণের নিকট অপ্রিচিত হয় এবং ধ্বিপ্তন নাম প্রচলিত হয় ও ধ্বিপ্তন নামের বৃৎপ্তি স্কল্প এই আধ্যায়িকাটী কল্লিত হয়।

ক্ষিপত্তন হইতে ক্ষিপতনের উৎপত্তি যেমন সন্তব ক্ষিপতন হইতে ক্ষ্মিণস্তনের উৎপত্তি সেইরূপ সন্তব। স্থানের নাম জনসাধারণের মুখে প্রচলিত ছিল এবং জনসাধারণ প্রাকৃত ভাষাই ব্যবহার করিত।

শতাব্দের প্রথম ভাগে (৪০৫-৪১১) ভারতবর্ষে আসিয়া-ছিলেন। তিনি তাঁহার জ্রমণ বৃত্তান্তে ঋষিপতন নাম সম্বন্ধে লিখিয়াছেন, এক জন প্রত্যেকবুদ্ধ এই বনে বাস করিতেন এবং ভগবান গোতমবুদ্ধের মোক্ষলাভের সময় নিকটবর্ত্তী শুনিয়া এই স্থানে তিনি পরিনির্ব্বাণ লাভ করিয়াছিলেন।

বুদ্ধদেবের পূর্বজন্মের ঘটনাবলী অবলম্বন করিয়া পালি জাতক লিখিত হইয়াছে। ঐ গ্রন্থে এবং মহাবস্ত অবদানে ঋষিপতনের অপর নাম মুগদায় বা মুগদাবের উৎপত্তি সম্বন্ধে এই গল্পটী লিখিত আছে। গৌতমবুদ্ধ এক সময়ে ৫০০ মূগের দলপতিরূপে জন্মগ্রহণ করিয়া এই বনখণ্ডে বিচরণ করিতেন। তখন তাঁহার নাম ছিল শুগ্রোধ। শুগ্রোধ দেখিতে অতি স্থন্দর ছিল। তাহার ছিল স্থবর্ণের মত স্লিগ্ধ কান্তি, মাণিক্যের স্থায় উচ্চ্বল চক্ষু, বৌপ্যের স্থায় শুজ্র শৃঙ্গ, সিন্দুরের মত লাল বর্ণ মুখ, অলক্তরাণে রঞ্জিত চারিখানি খুর, চামরের স্থায় পুচ্ছ এবং অশ্বশাবকের স্থায় বৃহৎ দেহ। স্থাতাধের সহোদর বিশাখ অ**ন্ত এক যূ**থের অধিপতি হ**ই**য়া এই অরণ্যে বিচরণ করিত। তাহার আকৃতি বোধিসত্তের (শুরোধের) অনুরূপ ছিল। এই সময় কাশীরা**জ** ত্রন্ধ-দত্ত অমুচরবৃন্দ সহ্প্রত্যহ এই বনখণ্ডে মুগয়া করিতে আসিতেন এবং অনেক মুগ বধ করিতেন। হরিণগুলি

তাহাদিগের এই বিপদের কথা স্তাগ্রোধের নিকট বলিল। স্থাগ্রোধ ও বিশাখ চুই ভাতা রাজা ব্রহ্মদন্তের নিকট গিয়া নিবেদন করিল যে তিনি প্রত্যহ মৃগ শিকার করেন বলিয়া অনেক মৃগ আহত হইয়া কন্ধ পায়, কতক বা আতঙ্কে মরিয়া যায়। অতএব তাহারা প্রস্তাব করিল যে যদি রাজা আর ঐ বনে মৃগয়া করিতে না যান তবে তাহারা চুই দল হইতে পালা ক্রমে একটী করিয়া মৃগ প্রতিদিন রাজপ্রাসাদের রন্ধনশালায় প্রেরণ করিবে। রাজা এই প্রস্তাবে সম্মত হইলেন এবং সেই দিন হইতে পালা ক্রমে একটী করিয়া মৃগ রাজার রন্ধনগৃহে যাইতে লাগিল।

একদিন বিশাখের দলের একটা হরিণীর পালা উপস্থিত হইল। হরিণী তাহার দলপতির নিকট গিয়া জানাইল যে সে গর্ভবতী। এখন সে পালা রক্ষা করিতে গেলে গর্ভস্থ শাবকও হত হইবে। শাবকটা প্রসূত হইয়া কিছু বড় হইলে তবে সে পালা রক্ষা করিতে যাইবে। অতএব এখন তাহার পরিবর্ত্তে অক্স কাহাকে পাঠান হউক। কিন্তু এই প্রস্তাব মত বিশাখের যূথের কোন মৃগ যাইতে সম্মত না হওয়ায় হরিণী ভগ্নহদয়ে অগ্রোধের নিকট গিয়া সমস্ত কথা বলিল। অগ্রোধ হরিণীকে অভর দিয়া স্বয়ং রাজবাটীর রন্ধনশালায় গিয়া স্পুকাপ্তে মাথা রাথিয়া শুইয়া রহিল। রাজা ব্রহ্মান্ত

পূর্বেই স্থান্ত্রোধকে অভয় দান করিয়াছিলেন, এখন তাহার আসিবার কারণ শুনিয়াও তাহার মহৎ অন্তঃকরণের পরিচয় পাইয়া মুঝ্ধ হইলেন এবং প্রতিদিন স্থান্তাধের বা বিশাখের মূথের একটা করিয়া হরিণ পাঠাইবার প্রথা রহিত করিয়া দিলেন। রাজা ব্রহ্মদন্ত মুগদিগকে 'দায়' অর্থাৎ সক্ষট হইতে উদ্ধার করিয়াছিলেন বলিয়া, কিন্থা এই 'দাব' অরণ্য) মধ্যে নিরাপদে বিচরণ করিতে দিয়াছিলেন বলিয়া এই শ্বানের নাম মুগদায় বা মৃগদাব হইয়াছিল। বর্ত্তমান সারনাথ (শারঙ্গনাথ) নামও এই উপাখ্যান শারণ করাইয়া দেয়। সারনাথের আধ মাইল ব্যবধানে শারঙ্গনাথ নামক শিবের মন্দির আছে।

বুদ্ধদেব ঋষিপতনে উপস্থিত হইলে, তাঁহাকে দূর হইতে আসিতে দেখিয়া তাঁহার ভূতপূর্বর পাঁচটা সঙ্গী পরস্পর বলিতে লাগিলেন, 'ঐ শ্রমণ গোতম আসিতেছেন। এখানে এই 'বাহুল্লিক' (যাহার বাহ্যাড়ম্বর বেশী) এবং 'প্রধান বিভ্ভান্তো' (বিভ্রাপ্ত) আসিলে আমরা প্রণাম বা অভ্যর্থনা করিব না; তবে যদি এখানে উপবেশন করিতে ইচ্ছা করেন তাহা হইলে ঐ আসনে বসিতে পারেন।' কিন্তু যখন বুদ্ধদেব নিকটবর্তী হইলেন তখন ভিক্ষু পাঁচজন আর তাঁহাদিগের সঙ্কল্ল রক্ষা করিতে পারিলেন না, বুদ্ধদেবের নিকট ছুটিয়া গেলেন। একজন

বৃদ্ধদেবের সারনাথে আগমন ও ধর্ম প্রচার। তাঁহার ভিক্ষাপাত্র ও উত্তরীয় লইলেন; একজন তাঁহার বিসিবার আসন প্রাপ্তত কবিয়া দিলেন; তৃতীয় ব্যক্তি তাঁহার পা ধূইবার জল আনিয়া দিলেন। বুদ্ধদেব আসন গ্রহণ করিয়া হস্তপদাদি প্রক্ষালন করিলে পর ভিক্ষুরা তাঁহাকে নাম ধরিয়াও বন্ধু বলিয়া সম্বোধন করিলেন। বুদ্ধদেব এইরূপ সম্বোধন শুনিয়া তাঁহাদিগকে বলিলেন, "হে ভিক্ষুগণ, তথাগত সম্পূর্ণ সম্বোধিলাভ করিয়াছেন; আর তোমরা তথাগতকে নাম ধরিয়া এবং বন্ধু বলিয়া সম্বোধন করিও না। তোমরা শুন, আমি অহঁৎ (জীবনমুক্ত) হইয়াছি। আমি অমৃত লাভ করিয়াছি। আমি যে পথ তোমাদিগকে দেখাইব সে পথ যদি গ্রহণ কর তাহা হইলে ধর্মজীবনের চরম লক্ষ্যে উপনীত হইতে সমর্থ হইবে।" তারপর বুদ্ধদেব তাঁহার প্রসিদ্ধ ধর্ম্মচঞ্চ প্রবর্তন নামক প্রথম সূত্র বিবৃত করিলেন।

বুদ্ধদেব বলিলেন, "হে ভিক্ষুগণ, প্রব্রজ্ঞিত ব্যক্তিগণ গুইটা চরম পথ অবলম্বন করিয়া থাকেন; একটা ভোগ বিলাসের পথ, অপরটা কঠোর তপ্সসার পথ। কিন্তু এই গুয়ের কোন একটা পদ্মা অবলম্বন করিলে নির্বাণ বা মোক্ষলাভ করা যায় না। অতএব এই গুইটা পথই পরিভ্যক্তা। এই গুইটা পথ পরিভ্যাগ করিয়া মধ্যমা প্রতিপদা বা মধ্যপথ অবলম্বন করা কর্ম্বর। সেই মধ্য পর্থটী কি ? এই ' আর্য্য অফ্টাঙ্গিক মার্গ' সেই মধ্য পথ। যথা—সম্মা দিট্টি—সম্যক্ দৃষ্টি; সম্মা সংকপ্ণো—সম্যক্ সংকল্প; সম্মা বাচা-সম্যুক্ বাক্য; সম্মা কম্মান্তো --সম্যক্ কর্মান্ত; সম্মা আজিবো—সম্যক্ আজীব; সম্মা ব্যয়ামো-সম্ক্ব্যায়াম; সম্মা সতি-সম্ক্ স্মতি; সম্মা সমাধি—সম্যক্ সমাধি। হে ভিক্সুগণ, এই চারিটী আর্য্য সত্য। তুঃধ আর্য্য সত্য; তুঃখ সমুদয় (তুঃখের কারণ) আর্য্য সভ্য; হুঃখ নিরোধ আর্য্য সভ্য; ছুঃখ নিরোধগামিনী প্রতিপদা আর্য্য সত্য। কাহাকে বলে? জাতি পি চুক্থা-জন্ম চুঃথকর, জরা পি তুক্থা—জরা তুঃথকর, ব্যাধি পি তুক্থা—বার্ধি ছু:খকর, মরণম্ পি ছুক্খম্— মরণ ছু:খকর, অপ্লিয়েহি সম্পযোগো তুক্থো – অপ্রিয় বস্তুর সংযোগ তুঃখকর, পিয়ে হি বিপ্লযোগো ছুক্খো—প্রিয় বস্তুর বিয়োগ ছঃখকর, ইয়ম্ পিয়ম ন লভতি তম পি তুক্খম্—আকাঞ্জিত বস্তর অপ্রাপ্তি তুঃখকর। ছুঃখ সমুদয় বা ছুঃখের উৎপত্তি হয় কোথা হইতে? ৃত্ফা বা বাসনা হইতেই ছঃখের উৎপত্তি। ছুঃখ নিরোধ হয় কি প্রকারে? তৃষ্ণা বা বাসনার নির্ত্তি হইলেই ছঃথের নিরোধ হয়। ছঃখের নিরোধের পথ কি? হে ভিক্সুগণ, এই আর্য্য অফ্টাঙ্ক মার্গ ছঃখ নিরোধের পথ। যথা: সম্তক্তি—বিশুজ মত গ্রহণ ; সমাক্সকল্ল—উচিত কর্মা করিবার ইচছা ; সম্যক্ বাক্য-সত্য কথা কলা; সম্যক্ কর্মাস্ক-উচিত কাজ করা; সমাগাজীব-সং পথে চলিয়া জীবিকা নির্বাহ করা; সম্যক্ ব্যায়াম—উচিত চেম্টা; সম্যক্ স্মৃতি সংজ্ঞা স্মরণ করা; সম্যক্ সমাধি-সত্যের ধ্যান।"

বৌদ্ধ তীর্থক্রপে সারনাধ।

পৃথিবীতে যত প্রকার বৌদ্ধ সম্প্রদায় আছে সকল সম্প্রদায়ের লোকই এই কতিপয় বাক্যকে বুদ্ধদেবের প্রথম উপদেশ বাক্য বলিয়া স্বীকার করিয়া থাকেন। এই কয়েকটা বাক্যে নিবন্ধ উপদেশই বৌদ্ধধর্মের সারকথা। এই উপদেশ বাকানিচয় ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তন সূত্র নামে প্রসিদ্ধ অর্থাৎ এই সকল উপদেশ বাক্য প্রচার করিয়া ভগবান গোতম বুদ্ধ পৃথিবীতে নৃতন ধর্মরাজ্য স্থাপনের সূত্রপাত করিয়াছিলেন। বারাণসীর উপকঠে মুগদাব ঋষিপভনে বুদ্ধদেব এই কয়েকটী মহাবাক্য প্রচার করিয়াছিলেন বলিয়াই এই স্থানের এত মহিমা। মহাপরিনির্বাণসূত্রে কথিত আছে যে বুদ্ধদেব ইহলোক ত্যাগ করিবার পূর্বের তদীয় প্রিয় শিষ্য আনন্দকে বলিয়া যান যে বৃদ্ধভক্তেরা চারিটী পবিত্র স্থান পরিদর্শন করিবেন। জন্মস্থান—কপিলবস্তুর পুষিনী নামক উদ্যান; সম্বোধি বা সিদ্ধিলাভের স্থান—গয়ার নিকটবর্ত্তী উরুবিল্ব (পালি উরুবেলা) গ্রামের (বর্তমান বুদ্ধগয়া) বোধিবৃক্ষ;

ধর্মচক্র প্রবর্তনের স্থান—মুগদাব বা ঋষিপতন (সারনাথ);
মহাপরিনির্বাণের স্থান—মল্লদিগের রাজধানী কুশীনগর
(বর্ত্তমান গোরখপুর জেলার অন্তর্গত কাশিয়া)। তদবধি
এই সার্দ্ধ বিদহস্র বৎসর ধরিয়া এই তীর্থচতুক্তয়ের
অন্যতম সারনাথ বুদ্ধভক্তজনের নিকট পূজা প্রাপ্ত
হইয়া আসিতেছে।

## দ্বিতীয় অধ্যায়।

## ইতিহাস।

মৌর্য্য যুগের নিদর্শন— অশোক গুস্ত।

বুদ্ধের মহাপরিনিকাণের পর হইতে মৌর্য্য সমাট অশোকের অভ্যুদয়ের পূর্বব পর্য্যন্ত ঋষিপতনের ইতিহাস অন্ধকারাচ্ছন্ন। এই সময়ে নিশ্চয়ই এখানে বৌদ্ধ সংলারাম বা মঠ প্রভিষ্ঠিত ইইয়াছিল। কিন্তু সেই প্রাচীন সঞ্জারামের কোনও চিহ্ন এ পর্য্যন্ত আবিষ্কৃত হয় নাই। মোর্য্য সম্রাট অশোকের সময় হইতে ৠ্ষ্টীয় দাদশ শতাবদী পর্যান্ত এই প্রায় দার্দ্ধ সহস্রে বৎসরের সারনাথের ইতিহাস প্রাচীন স্থাপত্য ও ভাস্ক*র্য্যের* ধুংসা বশেষ এবং ভগ্নস্তূপ অবিনশ্বর অক্ষরে লিখিয়া রাখিয়া গিয়াছে। অশোকের সময়ের তিন্টী কীর্ত্তির নিদর্শন এখনও সারনাথে বিদ্যমান—অশোকের অনুশাসন যুক্ত স্তম্ভ বা লাট, ইষ্টক নির্শ্মিত ধর্ম্মরাজিকার (স্তুপের) ভিত্তি এবং একটা প্রস্তুর বেদিকার (railing) ভগ্নাংশ। বৌদ্ধসভ্যে দলাদলি নিবারণের নিমিত্ত মহারাজ অশোক অনুশাসন সহ উক্তস্তম্ভ আনুমানিক ২৫০ খৃষ্ট পূৰ্ববাব্দে স্থাপিত করিয়াছিলেন। এই স্তম্ভটী ভগ্নাবস্থায় প্রাপ্ত হইলেও ইহার উপরিভাগে উৎকীর্ণ অমুশাসনখানি প্রায় সম্পূর্ণ বিদ্যমান রহিয়াছে। (তৃতীয় অধ্যায় দ্রফীব্য)।

धर्मत्राविका छण ।

সারনাথে অশোকের দ্বিতীয় কীর্ন্তি ইন্টক নির্দ্মিত
ক্তৃপ । বৌদ্ধ ধর্ম্মগ্রন্থ পাঠে অবগত হওয়া যায়
যে বৃদ্ধদেবের মহাপরিনির্কাণের পরে ভাঁহার দেহের
ভন্ম আট ভাগ করা হইয়াছিল এবং রাজগৃহ, বৈশালী,
কপিলবস্তু, অলকপ্প, রামগ্রাম, বেঠদীপ, পাবা ও কুশী
নগর এই আটটী স্থানে ভাহা প্রোথিত করিয়া ভতুপরি
এক একটী স্তৃপ নির্মাণ করা হইয়াছিল। প্রবাদ আছে
সম্রাট অশোক রামগ্রাম ব্যতীত অক্যান্স স্থানের স্তৃপগুলি
খনন করিয়া এবং ঐ সকল স্তৃপে প্রোথিত বৃদ্ধদেবের
দেহের ভন্মাবশেষ ৮৪,০০০ ভাগে বিভক্ত করিয়া
৮৪,০০০ ধর্ম্মরাজিকা বা স্তৃপ নির্মাণ করাইয়াছিলেন।
অশোক স্তন্তের দক্ষিণে আবিক্ষত যে ইন্টক নির্মিত
স্থূপের ভগ্নাবশেষ দেখিতে পাওয়া যায় ত্বাহা আদে

<sup>(</sup>১) ভূপ ইপ্টক বা প্রভাৱে নিরেট ভাবে নির্মিত হইত। ইহা কোন সাধু বা বড়লোকের দেহাবশেষ রক্ষা করিবার জন্ত, কোন মারণীয় ঘটনা লোকের মনে জাগাইয়া রাখিবার জন্ত, অথবা কোনও মহৎ ব্যক্তির উদ্দেশে প্রতিষ্টিত হইত। এই জাতীয় ভূপ বৌদ্ধ ও জৈন উভয় সম্প্রদারের লোকই নির্মাণ করিত। কোনও কোনও বৌদ্ধ গ্রন্থ অমুসারে কেবল বৃদ্ধ বা চক্রবর্তী দিগের ভূমাবশেষই ভ্রপে সমহিত হইবার যোগ্য বিবেচিত হইত, কিন্তু সাধারণতঃ বৌদ্ধ ভিকু এবং আচার্যাগণ্ড এই সম্মান পাইতেন।

রাজা অশোক কর্তৃক নির্দ্মিত হইয়াছিল এবং প্রায় দেড় হাজার বংসর পরে তাহার আয়তন অনেকটা বন্ধিত করা হইয়াছিল। ১৭৯৪ খুফ্টাব্দের জামুয়ারি মাসে কাশীর রাজার দেওয়ান বাবু জগৎসিংহ এই স্তৃপটা বিধৃস্ত করিয়া ইহার উপাদান লইয়া কাশীতে জগৎগঞ্জ স্থাপন করিয়া ছিলেন বলিয়া প্রত্নতান্ত্রিকেরা এই স্থূপের ধৃংসাবশেষকে 'জগৎসিংহ স্তৃপ' বলিতেন। রায় বাহাত্রর দয়ারাম সাহনী কৃত সারমাথ বিবরণের তৃতীয় সংস্করণে এই স্তৃপকে 'ধর্মা-রাজিকা' নামে অভিহিত করা হইয়াছে।

অশোক নির্দ্মিত বেদিকা। অশোকের তৃতীয় কীর্ত্তি একটা প্রস্তর বেদিক। (railing) বা প্রাচীর। ১৯০৪-৫ খৃষ্টাব্দে কাশীর ইঞ্জিনিয়ার ওরটেল (Oertel) সাহেব সারনাথের প্রধান মন্দিরের (main shrine) দক্ষিণ কক্ষের ভিত্তি খনন করিতে গিয়া ইহা আবিষ্কার করেন। রায় বাহাত্তর পণ্ডিত দয়ারাম সাহনী অনুমান করেন যে এই বেদিকা অশোকনির্দ্মিত স্তূপের উপরিভাগের হর্ম্মিকায় নিবন্ধ ছিল।

শুক্ত মুগের নিদর্শন।

আনুমানিক ২৩১ খৃষ্ট পূর্ববাব্দে অশোকের দেহা-বসানের অনতিকাল পরেই মোর্য্যসাত্রাজ্যের গৌরব রবি অস্তমিত হইয়াছিল। ধর্ম প্রচার করাই সম্রাট অশোকের একমাত্র লক্ষ্য হওয়ায় মোর্য্য সাম্রাজ্যের রাষ্ট্রীয় বন্ধন দৃঢ়তর করিবার তিনি অবকাশ পান নাই। খুষ্টপূর্ব বিতীয় শতাব্দীর প্রারম্ভে গান্ধার, কপিশা, অ্বন্ধু ও কলিঙ্গ প্রভৃতি দেশগুলি স্বাধীনতা অবলম্বন করিয়াছিল। আনুমানিক ১৮৪ খৃষ্ট পূর্ববাব্দে 'দেনা-পতি' পুষামিত্র তাঁহার প্রভু মোর্য্যরাজ বৃহদ্রথকে হত্যা করিয়া পাটলিপুত্রের সিংহাসন অধিকার করিয়া শুঙ্গ রাজবংশের প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলেন। পুষ্যমিত্র ত্রাহ্মণ ছিলেন এবং অর্থমেধ যজ্ঞাদির অমুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তিনি এবং তাঁহার উত্তরাধিকারিগণ বৌদ্ধধর্ম সম্বন্ধে উদাসীন ছিলেন বলিয়া সারনাথে শুঙ্গ সমাটদিগের কোন খোদিত লিপি পাওয়া যায় নাই, কেবল ঐ সময়কার প্রস্তর বেদিকার কয়েকটা স্তম্ভ প্রধান মন্দির ও অশোক স্তম্ভের চারিদিকে পাওয়া গিয়াছে। এই স্তম্ভগুলিতে ব্রাহ্মী অক্ষরে দাতৃগণের নাম উৎকীর্ণ আছে। ঐ সময়কার একটা স্তম্ভশীর্য প্রধান মন্দিরের উত্তর-পশ্চিম দিকে পাওয়া গিয়াছে এবং ১৯০৬-৭ খুফাব্দে উক্ত মন্দির খননকালে একটা প্রস্তর নির্দ্মিত শুক্ত যুগের নরমুণ্ডের ভগাংশ [বি১] আবিল্গত হইয়াছে। বোধগয়া, ভারহুত, সাঁচী প্রভৃতি স্থানের কীর্ত্তি চিহ্ন ए थिए मान इस एवं एक सोकश्य वीका ना इहेरन**छ** তৎকালে জনসাধারণের বৌদ্ধ ধর্ম্মে অনুরাগ বৃদ্ধি প্রাপ্ত হইয়াছিল। শুঙ্গ বংশীয় শেষ রাজা দেবভূমি বা দেবভূতি

অত্যন্ত তুশ্চরিক্ত ছিলেন এবং এই নিমিত্ত তাঁহার ব্রাক্ষণ মন্ত্রী বাস্থদেব আমুমানিক ৭২ পূর্বব খুফীব্দে তাঁহাকে হত্যা করিয়া পাটলিপুত্রের সিংহাসন অধিকার করিয়া ছিলেন। এই রূপে শুঙ্গ বংশের পতন হয়। তৎপরবর্ত্তী যুগের প্রাচ্য ভারতের ইতিহাস ঘোর তমসাচ্ছন্ন।

কুষাণ যুগের নিদর্শণ--বোধিসভা মুর্ভি, জতা
ভাদও।

খুষ্টীয় প্রথম শতাব্দীর মধ্যভাগে (আমুদানিক ৬০ খুঃ) ইয়চি বংশোদ্ভব কুষাণগণ পাঞ্জাব প্রদেশ অধিকার করিয়াছিলেন। যিনি এই সামাজ্যের ভিত্তি স্থাপন করিয়া ছিলেন তাঁহার নাম কুজল কদফিস (Kujala Kadphises)। তাঁহার উত্তরাধিকারী বিম কদফিস (Vema Kadphises) বোধ হয় বারাণসী পর্য্যন্ত সাত্রাজ্য বিস্তার করিয়াছিলেন। আমুমানিক ১২৫ খৃষ্টাব্দে কুষাণবংশীয় কণিক রাজ্যলাভ করিয়াছিলেন। কোন কোন পগুড মনে করেন কণিক ৭৮ খুফ্টাব্দে সিংহাসনে আরোহণ করিয়াছিলেন এবং তাঁহার অভিষেকের দিন হইতে শকাব্দ গণিত হইতেছে। কণিক চীনের সীমান্ত পর্য্যন্ত কুষাণ সাত্রাজ্য বিস্তৃত করিয়াছিলেন। প্রথমে কণিক্ষ জ্যোরান্ত্রীয় (Zoroastrian) দেবতাগণের উপাসনা করিতেন, কিন্তু পরে মৌর্য্য সম্রাট অশোকের ন্যায় বৌদ্ধ ধর্ম্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন এবং সম্ভবতঃ তাঁহারই সময়ে মহাযান মতের প্রতিষ্ঠা হইয়াছিল। কণিকের রাজত্ব কালে নানা স্থানে বৌদ্ধ মন্দির ও স্তৃপাদি নির্দ্মিত হইয়াছিল। সারনাথে কণিচ্চের সময়ের একটা বৃহৎ বোধি-সত্ত্ব মূর্ত্তি (চিত্র ৭) এবং প্রকাণ্ড ছত্র ও দণ্ড [বি (এ) ১] পাওয়া গিয়াছে। এই মূর্ত্তির পাদপীঠে ও পশ্চাতে এবং ইহার ছত্রের দণ্ডে যে তিনটা লিপি খোদিত আছে তাংগ পাঠে অবগত হওয়া যায় যে মহারাজ কণিজের তৃতীয় রাজ্যাঙ্কে বারাণসীতে বুদ্ধদেবের পাদচারণ স্থানে ত্রিপিটক-বিদ্ভিক্ষু বল একটা বোধিসত্ত মূৰ্ত্তি এবং ছত্ৰ ও যঞ্চি প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন। এই খোদিত লিপিতে মহাক্ষত্রপ (Great Satrap) খরপঙ্গান এবং ক্ষত্রপ (Satrap) বনস্পারের নামও উল্লিখিত হইয়াছে। ইহা হইতে অফুমান হয় যে সারনাথ ও বারাণসী তখন কুষাণ সাত্রা-জ্যের অন্তভূতি ছিল এবং মহাক্ষত্রপ খরপলান তৎ-প্রদেশের প্রধান শাসনকর্তা ছিলেন। কুষাণ্যুগের আর একটী নিদর্শন, প্রধান মন্দিরের উত্তর-পশ্চিম কোণে অবস্থিত স্তুপের নিকট আবিষ্কৃত একথানি শিলালিপি। <u>ইহংতে বৌদ্ধদিগের আর্য্যসত্য চতুষ্টয়ের কথা লিখিত</u> আছে [ডি (সি)১১]।

মহারাজ কণিজের পরে বাসিক ও বাসিকের পরে ছবিক কুষাণ সাত্রাজ্যের অধিকার প্রাপ্ত হইয়াছিলেন এবং তাঁহার মৃত্যুর পর বাস্তদেব কুষাণ সিংহাসনে শারোহণ করিয়াছিলেন। মথুরা বাতীত ভারতবর্ষের অন্য কোনও স্থানে হুবিন্ধের এবং বাস্থাদেবের সময়ের খোদিত লিপি এখনও শাবিদ্ধৃত হয় নাই বলিয়া কুষাণ সামাজ্যের সহিত বারাণসীর তখন কিরূপ সম্বন্ধ ছিল তাহা নির্ণয় করা কঠিন।

শুক্ত যুগে সারনাথ।

খুষ্টীয় তৃতীয় শতাব্দীর বারাণসীর ইতিহাস একেবারে অন্ধকারাচ্ছন। চতুর্থ শতাব্দীর প্রারম্ভে লিচ্ছবি রাজ-বংশের জামাতা চন্দ্রগুপ্ত মগধে একটা নৃতন রাজ্য স্থাপনের সূচনা করিয়াছিলেন। চন্দ্রগুপ্তের পিতা ঘটোৎকচ গুপ্ত সম্ভবতঃ সামান্ত সামস্ত নরপতি ছিলেন। ৩১৯ খৃষ্টাব্দে চন্দ্রগুপ্তের অভিযেক কাল হইতে 'গুপ্তাব্দ' নামে একটী নৃতন অবদ প্রচলিত হয়। খৃষ্টীয় চতুর্থ শতাব্দীর মধ্যভাগে (৩৩৫ খৃষ্টাব্দে) লিচ্ছবি রাজবংশের দৌহিত্র ও চন্দ্রগুপ্তের পুত্র সমুদ্রগুপ্ত সিংহাসনে আহ্নোহণ করিয়াছিলেন। তাঁহার রাজত্বকালে উত্তর এবং পূর্বব ভারতে গুপ্ত প্রভাব বিস্তৃত হইয়াছিল। সমুদ্রগুপ্তের দিগ্রিজয় কাহিনী প্রয়াগের অশোকন্তম্ভ গাত্রে উৎকীর্ণ রহিয়াছে। তিনি ব্রাহ্মণ্য ধর্মাবলম্বী ছিলেন এবং অশ্বমেধ যজ্ঞাদি করিয়াছিলেন। এই সময়ে ব্রাহ্মণ্য ধর্মের পুনরভূ্যদয়ের সূত্রপাত হয়। আমুমানিক ৩৮০ খুকীব্দে সমাট সমুদ্রগুপ্তের দেহাবসানের পর তদীয় পুত্র বিতীয় চন্দ্রগুপ্ত সিংহাসনে আন্নোহণ করিয়া

বিক্রমাদিত্য উপাধি ধারণ পূর্ব চ৪১৩ খৃষ্টাব্দ পর্য্যন্ত রাজত্ব করিয়াছিলেন। তাঁহার রাজত্ব কালে চীনদেশীয় পরিব্রাজক ফা-হিয়ান ভারতবর্ধে আসিয়াছিলেন এবং তাঁহার ভ্রমণ বৃত্তান্তে ঋষিপতনের নাম উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন।

প্রথম চন্দ্রগুপ্ত, সমুদ্রগুপ্ত এবং দিতীয় চন্দ্রগুপ্তের কোন লিপি বা মুদ্রা সারনাথে পাওয়া ষায় নাই, তবে কাশী যে সে সময় গুপ্ত সাম্রাজ্যের অধীন ছিল দে বিষয় কোন মন্দেহ নাই। ৪১৩ খৃষ্টাব্দে খিতীয় চন্দ্রগুপ্তের মৃত্যুর পর প্রথম কুমারগুপ্ত রাজা হইয়াছিলেন এবং ৪৫৫ খৃষ্টাবদ পর্যাস্ত রাজত্ব করিয়াছিলেন। সারনাথে ধর্মরাজিকা (জগৎসিংহ) স্তৃপের দক্ষিণে আবিষ্কৃত একটা বুদ্ধমূর্ত্তির [বি(বি)১৭৩] নিম্নদেশে "দে (য়) ধর্ম্মোহয়ং কুমারগুপ্তস্ত্র' লিপি উৎকীর্ণ থাকায় প্রমাণ হইতেছে যে বোধ হয় ইহা রাজা কুমারগুপ্ত কর্তৃক প্রদত্ত হইয়াছিল। কুমারগুপ্তের পর ভদীয় জ্যেষ্ঠপুত্র স্বন্দগুপ্ত সাম্রাজ্য লাভ করিয়াছিলেন। স্বন্দগুপ্তের সময় পুষ্যমিত্রীয় ও ইণগণ আর্য্যাবর্ত্ত আক্রমণ করিলে তিনি প্রথম বারে আক্রমণকারিদিগকে পরাজিত করিয়াছিলেন; কিন্তু খুষ্টীয় পঞ্চন শতাকীর শেষভাগে হৃণগণ পুনরায় ভারত-বর্ষে প্রত্যাগমন কবিষাছিল এবং কপিশা ও গান্ধার

তথ মুগের নিদর্শন— কুমারগুতা ও বুধ গুতের রাজ্যকালের বুদ্ধসর্তি। অধিকার করিয়া একটা নৃতন রাজ্য প্রতিষ্ঠিত করিতে সমর্থ হইয়াছিল। অনেকে অমুমান করেন যে ৪৬৭-৪৬৮ খুফ্টাব্দে মহারাজাধিরাজ কলগুপ্তের মৃত্যুর পর তাঁহার কোন সন্তানাদি না থাকায় তদীয় বৈমাত্রেয় আতা পুরগুপ্ত সিংহাসনে অধিরোহণ করিয়াছিলেন। তিনি অম্লকালই রাজত্ব করিয়াছিলেন। ৪৬৯ খুফ্টাব্দে তাঁহার পুত্র নরসিংহগুপ্ত পিতৃসিংহাসনে আরোহণ করিয়াছিলেন। আমুমানিক ৪৭০ খুফ্টাব্দে নরসিংহগুপ্ত পরলোক গমন করিলে তাঁহার পুত্র দিতীয় কুমারগুপ্ত সাম্রাজ্য লাভ করিয়াছিলেন। ১৯১৪-১৫ খুফ্টাব্দে হারগ্রীবস্ (Hargreaves) সাহেব সারনাথে একটা বৃদ্ধমূর্ত্তি আবিদ্ধার করিয়াছেন। এই মূর্ত্তির পাদপীঠে (pedestal) একটা লিপি উৎকীর্ণ আছে'। ইহা হইতে অবগত হওয়া যায় বে ১৫৪ গুপ্ত সমতে (৪৭৩-৪৭৪ খুঃ) কুমারগুপ্তের শাসনকালে ভিক্স্ অভয়মিত্র কর্তৃক এই বৃদ্ধ মৃর্তিটী প্রতি-

 <sup>(</sup>১) গংকি >—বর্ষতে গুপ্তানাং সচ্তু: পঞ্চাশছপ্তরে ভূমিং রক্ষতি কুমার
 প্রথে মানে ল্যান্টে বিতীয়ায়ান্।

<sup>&</sup>quot; ২—ভক্তাবৰ্জ্জিত মনসা বতিনা পুৰাৰ্থসভয়সিত্ৰেণ প্ৰতিমা-প্ৰতিষ্প্ত তগৈ [র] প [র] যং [কা] রিতা পাস্তঃ।

<sup>,</sup> ৩—হাতাপিতৃগুরু পূর্বি: পূণ্যেনানেন সথকায়োরং লভতা-মজিমতরুপণন হ ... ... মানু ৷

A. S. R., Part II, 1914-15, page 124.

ষ্ঠিত হইয়াছিল। হারগ্রীবস্ সাহেব কর্তৃক আবিহ্নত আর একটা বুদ্ধ মূৰ্ত্তির পাদপাঠে একটা খোদিত নিপিতে লিখিত আছে যে ১৫৭ সম্বতের কৈশাখ মাসের কৃষ্ণ পক্ষের সপ্তমী তিথিতে মূলা নক্ষত্রে বুধগুপ্তের শাসন কালে ভিক্সু অভয়মিত্র কর্তৃক এই প্রতিমা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। ইহাতে দেখা যায় যে পঞ্চম শতাব্দীর শোমভাগে বৃধগুপ্তের শাসনকালে কাশীজনপদ গুপ্ত সামাজ্যের অন্তর্ভুত ছিল।

মালবদেশের অন্তর্গত মন্দশোর নগরের সমিধানে বছ ও স্থম্পতাকীতে প্রাপ্ত প্রস্তর্ভতে খোদিত প্রশক্তি পাঠে অমুমান হয় বর্তন বংশেররাতাকাল-যে ৫৩৩ খুফ্টাব্দের পূর্বের বশোধর্ম তুনাধিপ মিহির কুলকে প্রাঞ্জিভ করিতে সুমূর্থ হইয়াছিলেন। ইহার অন্তিকাল পরেই অথবা প্রায় এই সময়ে বর্তমান যুক্ত প্রদেশে মৌখরী বংশের প্রধান্ত প্রতিষ্ঠিত হয়। বার-বাঁকী জেলার অন্তর্গত হাড়াহা নামক প্রামের নিকট প্রাপ্ত একথানি খোদিত শিলাফলক হইতে অবুগত হওয়া

সার্থাথ-মোপরী **स्टाइम्टइ** সার্শাঞ্চ वर्गन ।

<sup>(</sup>২) গুরানাং সম্ভিকাতে স্থাপ্রশ্নরবরে। শতে স্মানাং পৃথিবীং বুদ্ধগুরে প্রদাসতি ১ বৈশাখনাসগুরুষাং বুলে ভানগতে ময়। কারিতা ভর্মিত্রেণ প্রতিমা শাক্তিকুণা। ইমামুদ্ধপ্তসভ্তে প্লাসনবিভূবিতাং। দেব পুত্রবতো দিব্যাং চিত্রবিদ্যা সচিত্রিতাং। বনত পুণাং প্রতিমাং কার্যিতা ষ্ম্ম ভূতম। মাতাগিলোর্ছরণাংচ লোক্ত চ শ্মাওয়ে।

ষায়, ৬১১ বিক্রম শহতে (৫৫৪ খঃ) মোখরীরাজ ঈশান বর্মা রাজহ করিতেছিলেন। এই লিপিতে কথিত হইয়াছে যে ঈশানবর্মা অন্ত্রপতিকে পরাজিত করিয়াছিলেন এবং সমুদ্রতীর্বাসী গৌড়গণকে বিতাড়িত করিয়াছিলেন। স্তরাং কাশী মোখরীরাজ্যের অন্তর্ভ ছিল এরূপ অনুমান করা হাইতে পারে। ঈশানবর্শ্মণের পরে যুথাক্রমে শর্কবর্ম্মা এবং অবস্তীবর্ম্মা মৌখরী সিংহাসনে আরোহণ করিয়াছিলেন। খৃষ্টীয় সপ্তম শতাব্দীর প্রথম ভাগে মৌখরী অবস্তাবর্শ্মণের পুত্র এবং হর্ষবর্দ্ধনের ভগ্নীপতি গ্রহবর্ম্মণকে কান্সকুজে প্রতিষ্ঠিত দেখিতে পাই। আনুমানিক ৬০৫ খৃষ্টাব্দে গ্রহবর্ম্মা মালবরাজ দেবগুপ্ত কর্তৃক নিহত হইয়াছিলেন। তৎপরে হর্ষবর্দ্ধনের অগ্রজ রাজ্যবর্দ্ধন গ্রাহবর্ম্মার পত্নী রাজ্যশ্রীকে উদ্ধার করিবার মানদে কান্যকুজে আগমন করিলে গৌড়াধিপ শশাস্ক কর্তৃক নিহত হইয়াছিলেন। রাজ্যবর্দ্ধনের মৃত্যুর পর তদীয় অনুজ হর্ষবর্দ্ধন স্থানীশ্বরের সিংহাসনে আরোইণ করিয়াছিলেন। তাঁহার রাজত্ব কালে, ৬২৯ হইতে ৬৪৫ श्रुकारकत भर्था, होनरमणीय र्वोक शतिबाकक हराइड्मड् ভারতভ্রমণে ব্যাপৃত ছিলেন এবং হর্ষবর্দ্ধনের সহিত সাক্ষ: ২ও করিয়াছিলেন। তয়েঙ্সঙ্ লিখিয়াছেন যে রাজ্যলাভের পর ছয় বংসরের মধ্যে হর্ষবর্জন (শিলাদিত্য). সমস্ত আর্য্যাবর্ত্ত (পঞ্চ গৌড়) স্বীয় পদানত করিয়াছিলেন।

তাঁহার রাজধানী স্থানীশ্ব (থানেশ্বর) হইতে কান্সকুজে স্বানাস্তরিত হইয়াছিল। হুয়েঙ্গঙ্ তাঁহার ভ্রমণর্ত্তান্তে এই সময়কার সারনাথের অতি স্থন্দর বিবরণ প্রদান করিয়াছেন। তিনি বারাণদীর উত্তর-পূর্বব দিকে অবস্থিত শতফিট উচ্চ অশোক নির্শ্মিত একটী স্থূপের উল্লেখ করিয়াছেন। হয়েঙ্সঙ্ লিখিয়াছেন, এই স্তূপের সম্মূথে সবৃদ্ধ প্রস্তারের অতি মস্থণগাত্র একটা স্তম্ভ ছিল। এই স্তম্ভের কোনও চিহ্ন এ পর্য্যস্ত সাবিদ্ধৃত হয় নাই। তৎকালের মুগদাব বা সারনাথ সম্বন্ধে হুয়েঙ্সঙ্ লিখিয়া-ছেন, এই স্থানের স্থবিশাল সঞ্জারাম তখন অটে ভাগে বিভক্ত ছিল এবং সমুদয় সঞ্জারাম একটা প্রাচীরের দারা বেপ্তিত ছিল। এই সঞ্জারামে তথন হীন্যান সম্মতীয় সম্প্রদায়ের ১৫০০ বেদি ভিকু বাস করিতেন। সজ্ঞারামের অভ্যন্তরে গুই শত ফিটেরও অধিক উচ্চ চমৎকার কারুকার্য্যমন্তিত একটী মন্দির ছিল। এই মন্দিরের অভ্যন্তরে ধাতুনির্দ্মিত মানুষপ্রমাণ ধর্মচক্র প্রবর্তনরত বুদ্ধদেবের মূর্ত্তি প্রতিষ্ঠিত ছিল। ছয়েঙ্সঙ এই মন্দিরের দক্ষিণ-পশ্চিম দিকে অবস্থিত অশোকের নির্মিত শতফিট উচ্চ ধর্মরাজিকা স্তৃপ ভগাবস্থায় দেখিতে পাইয়াছিলেন। এই স্তৃপের সম্মুখভাগে তখন ফিট উচ্চ অতি মস্থগাত্র পাষাণ স্তম্ভ দণ্ডায়মান ছিল বলা বাহুল্য এই স্তম্ভেরই ভগ্নাংশের উপর অশোকের

অনুশাসন খোদিত রহিরাছে এবং এই স্তন্তের শীর্ষদেশ
চারিটা সিংহ্মৃত্রিমঞ্জিত ছিল। হরেঙ্সঙ্ লিখিয়াছেন,
"সম্বোধি লাভের পর বুজদেব যে স্থানে (বিসরা) প্রথম
ধর্মা প্রচার করিয়াছিলেন সেই স্থানে এই স্তন্ত প্রভিত্তিত
হইয়াছে।" হরেঙ্সঙ্ মৃগদাবের অপরাপর অংশেরও
বিস্তৃত বিবরণ প্রদান করিয়াছেন, বাহুল্য ভয়ে এখানে
তাহা উদ্বৃত হইল না'। হয়েঙ্সঙের সময়ে কাশী
প্রদেশ ক্ষরশ্য হর্ষবর্জনের প্রভিত্তিত কাশুকুকের সামান
জ্যের অন্তর্ভুতি ছিল এবং এই অবধি শ্রন্তীয় মাদশ শতাব্দীর
শেষভাগে মুসলমান বিজ্য় পর্যন্ত করিনাথের ভাগ্যলক্ষী
কাশ্যকুকেশ্বরের ভাগ্যলক্ষীর অনুসারিণী ছিলেন।

কান্তকুজরাজ খণোবর্মা, আয়ুধ ও এতীহার রাজবংশ। ৬৪৭ খুকীবেদ হর্ষবর্জনের মৃত্যুর পর আর্যাবর্তের ইতিহাসে আর এক অন্ধকারাচ্ছন যুগের সূচনা হয়। তারপর অফন শতাকীর প্রথমার্কে কান্সকুত্বের সিংহাসনে যশোবন্দা নামক একজন পরাক্রান্ত নৃপতিকে প্রতিষ্ঠিত দেখিতে পাওয়া যায়। যশোবন্দা এক সময়ে মগধ ও বল্প পর্যান্ত স্থীয় আর্থিপত্য বিস্তৃত করিয়াছিলেন, কিন্তু পরে কান্দীররাজ ললিভাদিতা কর্তৃক পরাজিত এবং

eller and the second

<sup>(</sup>a) S. Beal, Buddhist Records of the Western World, London, 1906, Vol. II, pp. 45-80; Watters On Yuan Chwang's Travels in India, Vol. II, pp. 48-56.

সিংহাসন্চ্যুত হইয়াছিলেন। অফীম শতাব্দীর শেষভাগে আয়ুধবংশীয় নৃপতিগণ কান্তকুজের সিংহাসনে অধিরাঢ় ছিলেন। নবম শতাকীর প্রথমপাদে গৌড়াধিপ ধর্মপাল ইন্দ্রায়্ধকে সিংহাসনচ্যুত করিয়া অনুগত চক্রায়্ধকে কাত্যকুব্দের সিংহাসনে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন। সময় হইতে রাজপুতানার অন্তর্গত ভিল্লমালের প্রতীহার, দান্দিণাত্যের অন্তর্গত মালখেড়ের রাষ্ট্রকূট এবং গোড়ের পাল এই তিন বংশের নৃপতিগণকে আর্য্যাবর্ত্তের সার্ব্ব-ভৌমন্ব লইয়া বিরোধে ব্যাপৃত দেখিতে পাওয়া যায়। খুষ্টীয় নবম শতাব্দীর মধ্যভাগে প্রতীহার বংশীয় মিহির-ভোজ (আদিবরাহ) স্থায়িভাবে কাম্যকুজ অধিকার করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন এবং একাদশ শতাব্দীর বিতীয় পাদের প্রথম ভাগ পর্যান্ত তাঁহার উত্তরাধিকারিগণ কাশ্ত-কুব্দের সিংহাসনে অধিষ্ঠিত ছিলেন। সারনাথে প্রতীহার রাজগণের বা তাঁহাদের নাম যুক্ত কোনও কীর্তিচিহ্ন এয়াবৎ পাওয়া যায় নাই।

সারনাথের প্রাপ্ত খৃষ্টীয় নবম শতাব্দীর প্রচলিত অক্ষরে খোদিত একখানি শিলালিপিতে [ডি(এফ)৫৯] পালরাজবের নির্দ্ধি— মহীপালের কীর্ত্তি; ১০২৫ খৃষ্টান্দের শিলা-লিপি।

<sup>(</sup>১) বিশ্বপাল: । দশ চৈতাংস্ত বং পূণাং কার্য্যান্সিতং সরা সর্কলোকো ভবেংতেন সর্কজ্ঞা করণামদ্র: । জীজন্বপাল · · · · · · · · · · এতাসুদ্ধিক্ত কার্যিতমামৃতপালে [ন]।

দাতারপে প্রীজয়পালের নাম দৃষ্ট হয়। পণ্ডিতেরা জনুমান করেন এই জয়পাল গৌড়াধিপ ধর্মপালের আতৃষ্পুত্র। সারনাথে প্রাপ্ত কপ্রিপাথরের একথানি বৃদ্ধ মূর্ত্তির প্রাদপীঠে উৎকীর্ণ ১০৮৩ বিক্রম সম্বতের (১০২৫ শ্বন্ধানের) একথানি লিপি [বি(সি)১] হইতে জানা যায় গৌড়াধিপ মহীপাল, স্থিরপাল এবং বসন্তপালের দ্বারা কাশীধামে ঈশানের (শবের) ও চিত্রঘণ্টার (গ্র্গার) মন্দির এবং আরও শত শত কীর্ত্তি রত্ন প্রতিষ্ঠিত করাইয়াছিলেন। স্থিরপাল এবং বসন্তপাল সারনাথে ধর্মরাজিকা স্তৃপ এবং বিহার ও মন্দিরাদি সংস্কার করিয়াছিলেন এবং একথানি শিলাফলকে আটটা মহাস্থানে সংঘটিত গৌতম বুদ্ধের জীবনের আটটা প্রধান ঘটনার চিত্র অঙ্কিত করাইয়া তাহা একটা নবনির্শ্বিত গন্ধকুটাতে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন গ্

আরাধ্য নমিত-ভূপতি-শিরোক্সহৈং শৈবলাধীশং।
ই-(ই)শান-চিত্রঘণ্টাদি-কীর্ন্তি রত্বশতানি যৌ।
গৌড়াধিপো মহীপালঃ কার্চাং শ্রীমানকার্য়িৎ]।
ভা স্কলীকৃতপাতিত্যো বোধাববিনিবর্তিনো।
তৌ ধর্মরাজিকাং সাক্ষং ধর্মচক্রং পুনর্নবম।
কৃতবত্তো চ নবীনামন্তমহান্থান শৈল-গন্ধকুটীং।
এতাং শ্রীস্থিরপালো বসন্তপালোহমুক্তঃ শ্রীমান।

<sup>(</sup>১) ১। ওঁ নমো বৃদ্ধার । বারান(ণ)শী(সী)-সরজাং ভরব জীবামরাশি পাদালং।

ও। সংবৎ ১৯৮৩ পৌৰ দিনে ১১ [1] Catalogue of the Museum of Archaeology at Sarnath, p %

কলচ্রি রাজ কর্ণদেবের ১০০০ বৃষ্টাব্দের শিলা-লিপি।

১০১৮ খৃষ্টাব্দে গজনীর স্থলতান মামুদ কান্তকুজ আক্রমণ করিয়া সেই মহানগর বিধ্বস্ত করিয়াছিলেন। এই সময় কান্তকুজের সিংহাসনে অধিষ্ঠিত ছিলেন প্রতীহারবংশীয় রাজ্যপাল। মামুদ কর্তৃক কাত্তকুজ ধবংসের পরেই প্রতীহার বংশ না হউক প্রতীহার রাজ্য কার্য্যতঃ ধ্বংস প্রাপ্ত হইয়াছিল এবং প্রাচ্য ভারতের আধিপত্য লইয়া গোড়াধিপ মহীপাল এবং ত্রিপুরিরাজ কলচুরি বা হৈহয়বংশীয় গাজেয় বিক্রমাদিত্যের মধ্যে বিরোধ উপস্থিত হইয়াছিল। এই সূত্রে কাশী প্রদেশ বোধ হয় এক সময় পাল নরপালের পদানত হইয়াছিল। ধামেক স্তৃপের উত্তর দিকে ছয় খণ্ডে বিভক্ত একখানি লিপিযুক্ত শিলাফলক [ডি (এল)৮] আবিদ্ধত হইয়াছে ৷ এই ফলকের লিপিতে কথিত হইয়াছে, ১০৫৮ খৃষ্টাব্দের ৪ঠা অক্টোবর তারিখে কলচুরি বংশীয় (গাঙ্গের বিক্রমা-দিত্যের পুত্র) পরমভটারক মহারাজাধিরাজ কর্ণদেবের কল্যাণবিজয় রাজ্যকালে উপাদিকা মামকা একখানি অন্টসাহস্রিকা প্রজ্ঞাপারমিতা লিপিবন্ধ করাইয়া তাহা এবং অন্যান্ত দ্রব্য ভিক্ষুগণকে দান করাইয়াছিলেন । এই লিপি পাঠে অনুমান হয় ১০৫৮ খুফীব্দে সারনাথ কলচুরি রাজ্যের অন্তর্ভূ ত ছিল।

<sup>(</sup>১) মূল লিপির পাঠ পরিশিষ্টে রাষ্ট্রা।

পাহত্বীল স্বাক্তরে দার নাথ; কুমরদেশী প্রতি-তিত বৌদ্ধ বিহার; মুসলমান আক্রমণ ও দুঠন।

খুষ্টীয় একাদশ শভাব্দীর শেষ ভাগে গাহড়বাল বংশীয় চন্দ্রদৈব কান্সকুজে এক নবরাজ্য প্রতিষ্ঠিত করিরাছিলেন। এই রাজ্য শতাব্দী কাল স্থায়ী হইয়া-ছিল এবং কাশী প্রদেশ বরাবর এই রাজ্যের অন্তভূতি ছিল। সারনাথে আবিদ্ধৃত একথানি শিলালিপি ডি (এল) ৯] হইতে জানা যায় চক্রদেৰের পোত্র গাহড়বাল-রাজ গোৰিন্দচন্দ্রের পত্নী কুমরদেবী সারনাথে একটা ৰিহার প্রতিষ্ঠিত করাইয়াছিলেন'। এতন্তিন্ন আর কোন গাঁহড়বাল কীৰ্ডি সারনাথে এ গৰ্য্যন্ত আবিষ্কৃত হয় নাই। ১১৯৪ খুকীকে গোবিন্দচক্রের পৌত্র জয়চনুদ্র সূলভান মৈজুদীন মহম্মদ ইব্নু সাম কর্তৃক পরা-জিত ও নিহত হইলে ১১৯৫ খৃফাব্দে বারাণসী মুসলমান সেনাপতি কুত্ব্উদ্দীন আইবক্ কর্তৃক লুঠিত হইয়াছিল **ध**रः त्मेरे नमत्त्र जखरंडः नारतात्वर जानक र्योककीर्छिक বিনষ্ট ইইয়াছিল। এই ঘটনার পরে সারনাথের উপর যে যবনিকা পতিত হয় তাহা প্রথম উত্তোলিত হয় ঠিক ছয় শত ৰৎসর পরে, ১৭৯৪ খৃষ্টাব্দে, যথন জগং সিংহের লোকেরা সারনাথ ধ্বংসের শেষ অকের অভিনয়ে প্রবৃত হইয়াছিল।

बग्द मिश्टहत्र थनन ।

রাজা চেৎসিংহের দেওয়ান জগৎসিংহ নিজের নামে

<sup>(</sup>১) মূল লিপির পাঠ পরিশিত্তে কটবা।

একটা বাজার নির্মাণ করিতে ইচ্ছুক হয়েন। এত দুদেশে তিনি সারনাথের স্তৃপ ভাঙ্গিয়া ইন্টক ও প্রস্তর
আহরণে লোক নিযুক্ত করেন। এই লোকগুলি খনন
করিতে করিতে একটা স্থূপের মধ্যে একটি প্রস্তরের
আধার প্রাপ্ত হয়। এই প্রস্তরাধারের মধ্যে একটা দর্মর
নির্মিত ছোট কোটা (relie casket) পান্তরা গিরাছিল।
এই বৃহৎ প্রস্তর আধারটা প্রায় ৪৮ বংসরলারে কলিকাতা
মিউন্সিয়মে কাইয়া বাওয়া হয়। এই খননের বিস্তারিত
বিবরণ বারাণসীর কমিশনর জোনাথন ভানকানে (Mr.
Jonathan Duncan) সাহেব প্রসিরাটিক্ লোনাইটা অব্
বেঙ্গালের পত্রিকায় প্রকাশ করেন। এই হানে একটা
বৌজমূর্ত্তি পাওয়া বারা। ইহার পাদশীর্চে পাল নরপতি
মহীপালের লিপি উৎকীর্শ আছে।

পুরাতত্ত উদ্ধার কল্পে সারনাথের প্রথম খনন কার্যা ১৮১৫ খুফীকে কর্ণেল মেকেঞ্জী (Colonel A. Mackenzie) সাহের কর্তৃক অনুষ্ঠিত হয়। তাঁহার আবিদ্ধৃত মূর্তিগুলি এখন কলিকাতা মিউজিয়মে রক্ষিত স্থাছে। সঙ্বতঃ কর্ণেল মেকেঞ্জী সাহেরের খননের কোন বিবরণ প্রকাশিত হয় নাই।

মেকেঞ্জীর থদন !

১৮৩৪ খৃষ্টাব্দের ডিসেম্বর মাস হইতে ১৮৩৬ কানিংহানের খনন। খুষ্টাব্দের জামুয়ারি মাস পর্য্যন্ত জেনারল সার এলেক-

প্রাপ্তার কানিংহাম্ (General Sir Alexander Cunningham) নিজ ব্যয়ে ছুইটা স্থূপ, একটা সজারাম এবং ধর্মারাজিকা (জগৎসিংহ) স্তৃপের উত্তর দিকের একটা মন্দির পরীক্ষা করিয়াছিলেন। ধামেক ও চৌখন্ডী স্তূপ ছুইটী খননের বিবরণ তৃতীয় অধ্যায়ে প্রদত্ত হইয়াছে। উপরোক্ত ধর্ম্মরাজ্ঞিকা স্তূপের প্রস্তর আধারটী তিনি খুজিয়া বাহির করেন এবং অনেকগুলি মূর্ত্তি এই স্থান হইতে সংগ্রহ করিয়া কলিকাতা মিউজিয়মে প্রদান করেন। তিনি আনুমানিক চল্লিশটী মূর্ত্তি এবং বহুসংখ্যক খোদিত প্রস্তর সারনাথে ফেলিয়া যান। পাস্তি শেরি-ডের (Rev. M. A. Sherring) পুস্তক পাঠে অবগত হওয়া যায় যে বরুণা নদীর সেতু (Duncan Bridge) নির্ম্মাণের সময় সারনাথের আটচলিশটী মূর্ত্তি এবং অন্যবিধ প্রস্তার ফলকাদি ব্যবহৃত স্ইয়াছিল এবং সারনাথের প্রাচীন ইমারত হইতে পঞ্চাশ গাড়ীর অধিক পাথর বরুণার লোহ সেতু নির্মাণ কার্য্যে ব্যবহৃত হইয়াছিল।

किएँगेत्र थनन ।

এই ঘটনার পরে ১৮৫১ খৃন্টাব্দে মেজর কিটো (Major Markhan Kittee) এস্থানে খনদ কার্য্য আরম্ভ করেন। তিনি ঐ সময়ে কুইন্স কলেজ (Queen's College) তবন নির্মাণে নিযুক্ত ছিলেন। তাঁহার খননের ফলে ধানেক স্থুপের চারিপার্থে বছসংখ্যক.

ইমারতের অংশ বাহির হইয়াছিল। একটা ইমারতকে তিনি রোগিনিবাস (hospital) বলিয়া স্থির করিয়া ছিলেন কিন্তু এখন জানা গিয়াছে যে এটি একটা সজারাম মাত্র। মেজর কিটো আর একটি সজারামের পরিকরণ আরম্ভ করেন। এটি একণে কিটোর সজারাম নামে অভিহিত হয়। তিনিও কলেজ নির্মাণে সারনাথের প্রস্তর ব্যবহার করিয়াছিলেন। তাঁহার সংগৃহীত মূর্ত্তিগুলি লক্ষ্ণো মিউজিয়মে রক্ষিত আছে।

ইহার পর টমাস (Mr. E. Thomas, C. S.)
সাহেব এবং প্রফোর হল (Professor Fitz Edward
Hall) সাহেব খনন কার্য্যে ব্রতী হয়েন। তাঁহাদিগের
আবিষ্কৃত মূর্ত্তিগুলি কলিকাতা মিউজিয়েম রক্ষিত
আছে। কার্নক (Mr. A. Rivett Carnac) সাহেব
১৮৭৭ খুফাব্দে একটা বৌদ্ধমূর্ত্তি প্রাপ্ত হন। এই
ঘটনার পূর্বের, ১৮৬৫ খুফাব্দে গভর্গমেণ্ট একজন নীলকর
ফার্ত্তরন (Mr. Fergusson) সাহেবের নিকট হইতে
সারনাথের জমী ক্রের করেন।

১৯০৫ খৃষ্টাব্দে ইঞ্জিনিয়ার তর্টেল (Mr. F. O. Oertel) সাহেব গাজীপুর পথ হইতে সারনাথে যাইবার জন্ম একটা রাস্তা নির্ম্মাণ করেন। এই পর নির্মাণ কালে তিনি একটা বুদ্ধমূর্ত্তি প্রাপ্ত হন এবং প্রত্তত্ত্ব-

টমাস ও হলের ধনন।

ওরটেলের খনন ।

বিজ্ঞাণের সাহায়ে সারনাথের খনন কার্যা নৃতন উদ্যাদে আরম্ভ করেন। ওরটেল সাহেরের খননের ফলে প্রধান মন্দির, অন্দোক শুদ্ধ ও তাহার বিধহচ্ছা, অনেকগুলি মৃক্তি ও ধোনিত লিশি আধিয়ত হইয়াছিল। এই খননের বিশ্বাহিত বিবরণ প্রান্থতছ বিভাগের রিশোটো প্রকাশিত হইয়াছে।

প্রত্নতন্ত্র বিভাগের ধনন।

ইহার গুই বৎসর পরে প্রত্তত্ত্ব বিভাগের প্রধান
অধ্যক্ষ সার জন্ মার্শেল (Sir John Marshall,
Director General of Archaeology in India),
ভাজার কোনো (Dr. Sten Konow), নিকোল্
(Mr. W. H. Nieholls) সাহেব এবং রায় বাহাছর
দয়ারাম সাহনীর সহায়ভায় সারনাথের উত্তরভাগ এবং
প্রধান মন্দিরের চতুদ্দিকে খনন কার্য্য আরম্ভ করেন।
এই খননের ফলেই সর্বি প্রথম মার্মাণ্ডের প্রাচীন মঠ,
মন্দিরাদির সংখান নির্ণাত হয়। প্রধান মন্দির, অশোক
স্তুপ এবং অশোক স্তম্ভকে কেন্দ্র করিয়া যে সারনাথে
অক্যান্ত ইমারতাদি নির্দ্যিত হইয়াছিল ইহাও এই খনন
হইতেই কবগত্ত হওয়া যায়। সার জন মার্শেল সাহেব
কর্ত্বক উত্ত্বত্তির মধ্যে কুষাণ যুগের তিন্দী
সঞ্জারাম এবং তাহাদের ধরংসাবশের উণার মধ্যমুগে
নির্দ্যিত স্কুর্থ বিহার এই চারিটা বিশেষ উল্লেখযোগ্য।

ইহার বিস্তারিত বিবরণ তৃতীয় অধ্যায়ে প্রদক্ত হইল।
পূর্ব্বাক্ত খননে প্রাপ্ত মৃর্ত্তি, শিলালিপি, মৃত্তিকার
পাত্রাদি সারনাথ মিউজিয়নে প্রদর্শিত হইয়াছে। সার জন
মার্শেল উপর্যুপরি ছই বংসর এইস্থানের খনন কার্য্যে
ব্যাপৃত ছিলেন। তাঁহার বিশাস যে সারনাথ স্থাপত্য ও
ভাস্বর্য্য শিল্পের একটা কেন্দ্র ছিল। ১৯১৪-১৫ খুট্টাক্রে
প্রভাতত্ব বিভাগের অ্যতম অধ্যক্ষ হার্থ্রীবস (Mr. H.
Hargreaves) সাহেব প্রধান মন্দিরের পূর্বর, উত্তর এবং
পশ্চিম দিকে খনন কার্য্য পরিচালিত করেন। শেয়োক্ত
স্থানে একটা প্রাচীন মন্দির এবং শুরুষুগের বহুসংখ্যক
মূর্ত্তির ভগ্নাবশেষ আবিষ্কৃত হয়। তিনটা দণ্ডায়মান
বৃদ্ধমূর্ত্তি এই স্থানে আবিষ্কৃত হয়। ভাহাদের উপরে
খোদিত লিপি হইতে গুপ্তাদিগের বংশাবলী সম্বন্ধে অনেক
নৃতন তথ্য অবগত হওয়া যায় (পৃ: ২৪-২৫)।

গত ছয় বৎসর যাবৎ সারনাথের খনন কার্য্য এবং
গৃহ নিদর্শনাদির সংরক্ষণ রায় বাহাত্তর পশুত দয়ারাম
সাহনীর তত্বাবধানে সম্পাদিত হইয়া আসিতেছে।
নৃতন খনন কার্য্যের মধ্যে ধামেক স্কৃপ এবং প্রধান
মন্দিরের মধ্যবর্তী জমি ও ছই সংখ্যক সজ্যারামের
পরীক্ষা বিশেষ ভাবে উল্লেখ যোগ্য। প্রথম স্থানটাতে
প্রাচীন কালে একটা পুক্রিণী ছিল এই বিশ্বাসামুসারে

উহা ১৯০৪-৫ খৃষ্টাব্দে ভরিয়া দেওয়া হয়। সেই স্থানের খননের ফলে একটা বৃহৎ উন্মুক্ত অঙ্গণ (পরিমাণ ২৭১'×১১২') আবিদ্ধত হইয়াছে। এই অঞ্জণটা নিশ্চয়ই অউম অথবা নবম শতাব্দীতে প্রধান মন্দিরের সহিত সংযুক্ত ছিল। যে পয়ঃপ্রণালী দিয়া প্রধান মন্দির এবং এই অঞ্জণ হইতে জল নিঃস্ত হইত সেটাও পাওয়া গিয়াছে। ১৯০৭-৮ খৃষ্টাব্দের আংশিকরূপে উদ্ভ বিতীয় সজারামের পুনর্বার খননের ফলে একটা মন্দির এবং তৎসহিত একটা দীর্ঘ পথ আবিদ্ধত হইয়াছে।

ewanter de letter e eligible

## তৃতীয় অধ্যায়।

## **ध्वःभावरभय** ।

বারাণসী হইতে গাজীপুর যাইবার প্রশস্ত রাজপথের একটা শাখা সারনাথ অভিমুখে গিয়াছে। এই রাস্তায় কিয়দ্র অগ্রসর হইলে বামপার্থে একটা উচ্চ ইউক নির্শ্বিত স্তৃপ দর্শকের নয়নপথে পতিত হয় (চিত্র ২)। এই স্তৃপটা চৌখণ্ডী নামে বিখ্যাত। ইহার উপরে একটা অন্তকোণি বুরুজ আছে। এই বুরুজের উত্তর ঘারের শীর্ষদেশে স্থাপিত একখানি প্রস্তর কলকে পারস্ত ভাষায় এই লিপিটা উৎকীর্ণ রহিয়াছে:—

الله اكبر

چو اینجا شاه بهند آشیانی
همایرن بادشاه هفت کشور
بررزے آمد و بر تخت بنشست
رزان شد مطلع خورشید انور
کذیدرن بنده را آمد بخاطر
غلام خانه زاد شاه اکبر
که سازه جائے نو برسر آن
معلا گنبدے چون چرخ اخضر
نود شش سال و نهصد بود تاریخ

চৌৰতী তথ।

"সপ্তমহাদেশের সমাট স্বর্গবাসী হুমার্ন একদিন এই স্থানে আসিয়া উপবেশন করিয়া সূর্য্যের জ্যোতি বৃদ্ধি করিয়াছিলেন। এজস্ম তদীয় পুক্র এবং দীন ভূত্য আকবর গগনস্পর্শী একটা উচ্চ বুরুক্ত নির্মাণ করিতে সংকল্প করিয়াছিলেন। ৯৯৬ হিজিরীতে [১৫৮৮ খৃষ্টাব্দে] এই বুরুক্টী নির্মিত হইয়াছিল।"

এই বুরুজের উপর হইতে দক্ষিণ দিকে কাশীর বেণী-মাধবের ধ্বজা এবং উত্তর দিকে ধামেক স্তৃপ পর্য্যস্ত সমস্ত ভূজাগের দৃশ্য নম্নগোচর হয়।

১৯০৪-৫ খৃষ্টাব্দে ওরটেল সাহেব কর্ত্ব এই স্থূপের
নিম্নাংশ পরিষ্কৃত হইয়াছিল। স্থুপটা তিনটা চতুদোণ
পীঠিকার উপর অবস্থিত। প্রত্যেক পীঠিকা প্রস্থে এবং
উচ্চতায় প্রায় দাদশ ফিট। এই স্থুপটা এখন বিকৃতি
প্রাপ্ত হইয়াছে, কিন্তু ইহার অফকোণবিশিষ্ট তারকাকৃতি
ভিত্তির (plinth) কিয়দংশ এখনও বর্ত্তমান। স্থূপের
সকল পীঠিকার গাত্রে সারিসারি প্রকোষ্ঠ বাহির হইয়াছে।
এই স্থান খননের ফলে ওরটেল সাহেব কাল্পনিক
সিংহমূর্ত্তি (leogryph) পরিশোভিত ছইখানি প্রস্তরন্থেও [দি (বি) ১ ও ২] প্রাপ্ত হন। প্রত্যেক সিংহের
উপরে ও নিম্নে ছইজন যোদ্ধা অবস্থিত।

১৮৩৫ খৃষ্টাব্দে জেনারল কানিংহাম স্থৃপের উপরি-ভাগের বুরুজের মেঝে হইতে স্তৃপের নিম্নস্তর পর্যান্ত একটা গভার কৃপ খনন করিয়াছিলেন, কিন্তু কিছুই
পান নাই। তাঁহার অনুমান গোতমবুদ্ধ গয়া হইতে
মুগদাবে আসিবার সময় কোঁগুন্তাদি সন্মাসীদিগের
সহিত এই স্থানে মিলিভ হন। এই ঘটনার স্মৃতিরক্ষার্থ
এই স্থপটা নির্মিত হইয়াছিল। কানিংহাম সাহেবের
অনুমানের সহিত হুয়েঙ্গঙ্গের বর্ণনার সম্পূর্ণ ঐক্য
আছে। হুয়েঙ্গঙ্গ বলেন এই স্থপটা উচ্চতায় ৩০০
কিট ছিল কিন্তু ওরটেল সাহেবের অনুমান ২০০ ফিট।
বর্ত্তমান কালে ইফকচ্ডা সহ ইহার উচ্চতা ৮৪ কিটের
অধিক হইবে না।

স্থূপের পার্শ্বের পতাকা শোভিত ইটের চাতালটা আধুনিক। এখানে গ্রামের লোক ভূত প্রেত শান্তির জন্ম ছাগ বলি দিয়া থাকে।

এখান হইতে আরও ঋর্ম মাইল উত্তরে অগ্রসর হইলে
দর্শক মুগদাবে আসিয়া উপস্থিত হইবেন এবং দক্ষিণ পার্শে
মিউজিয়ম গৃহ দেখিতে পাইবেন। মিউজিয়ম দেখিবার
পূর্বেব দর্শকের সারনাথের ধ্বংসাবশেষ পরিদর্শন করা
উচিত। দর্শকের স্থবিধার জন্ম এক নম্বর চিত্রে সারনাথের
ধ্বংসাবশেষ অভিমুখে যাইবার প্রথটী লাল রেখা দ্বারা
প্রদর্শিত হইয়াছে।

সারনাথের খনিত অংশ চুই ভাগে বিভক্ত: (১) দক্ষিণ দিকের অথবা স্থূপের দিকের অংশ এবং (২) উত্তর मृत्रमार ।

সারনাথের দক্ষিণ ভাগ

দিকের অথবা সজ্ঞারামের অংশ। কিন্তু রায় বাহাতুর
দয়ারাম সাহনীর খননের ফলে বুঝিতে পারা যাইতেছে
যে এইরূপ বিভাগ সমীচীন নহে। প্রকৃতপক্ষে প্রধান
মন্দির এবং স্তৃপগুলি মধ্যস্থানে ছিল এবং তাহার চারিদিক বেফীন করিয়া সজ্ঞারামগুলি নির্শ্বিত হইয়াছিল।

৬ নম্বর সংজ্বারাম (কিটো সাহেবের সঙ্বারাম)।

দর্শক চৌখণ্ডী স্তৃপ হইতে অর্দ্ধ মাইল আসিয়া প্রথমে পথের দক্ষিণ পার্শ্বে একটা বৌদ্ধ সঞ্জারামের ধ্বংসাবশেষ (নম্বর ৬) দেখিতে পাইবেন। ১৮৫১-৫২ খুফীব্দে এই স্থানটা মেজর কিটো (Major Kittoe) সাহেব খনন করিয়াছিলেন বলিয়া প্রত্নতাত্ত্বিক সমাজে ইহা কিটোর সঞ্জারাম নামে বিদিত। খনন বিবরণ প্রকাশ করিবার পূর্বের মেজর কিটো ইহলোক ত্যাগ করেন বলিয়া জেনা-রল কানিংহাম সাহেবের প্রথম রিপোর্টে সেই বিবরণ প্রদত্ত হইয়াছে। এই সজারামটী দৈর্ঘ্যেও প্রস্থে ১০৭ ফিট ছিল এবং অক্টান্ত বৌদ্ধ সঞ্জারামের স্থায় ইহার মধ্যে একটা বিস্তৃত প্রাঙ্গণ ছিল। প্রাঙ্গণের চতুদ্দিক বেষ্টন করিয়া শিলাস্তম্ভশোভিত পথ ছিল। এই পথ অতিক্রম করিয়া বৌদ্ধ ভিক্ষু বা ভিক্ষুণীরা নিজ নিজ প্রকোষ্ঠে 'প্রবেশ করিতেন। সর্বসমেত ২৮টী প্রকোষ্ঠ ছিল। প্রকোষ্ঠগুলি এত ছোট যে মাত্র একজন ভিক্ষু বা ভিক্ষুণী ভাহাতে বাস করিতে পারিতেন। প্রত্যেক প্রকোষ্ঠের

পৃথক্ পৃথক্ প্রবেশ দার ছিল। উত্তরদিকের মধ্যবর্তী
ঘরটী অন্যান্থ ঘর হইতে আয়তনে বৃহত্তর এবং তথায় মূর্ত্তির
পাদপীঠ ছিল বলিয়া জেনারল কানিংহাম এই ঘরটিকে
সম্ভারামের দেবালয় বলিয়া নির্দেশ করেন। তিনি
অনুমান করেন যে সজ্ঞারামের প্রবেশপথ দক্ষিণদিকে
ছিল এবং এইদিকের মধ্যবর্তী গৃহে কারুকার্যাখিচিত
সমচতুর্ভুক্ক প্রস্তর্থানি সজ্ঞারামের প্রধান আচার্য্যের
বিস্বার আসন ছিল।

জেনারল কানিংহামের খননের পরে এই সজারামের অধিকাংশভাগই ধ্বংস হইয়া যাওয়ায় মাটির উপর এত অল্প দেখা যাইত যে ইহাকে সজারাম বলিয়া চিনিয়া লওয়া কঠিন হইয়া উঠিয়াছিল। এই স্থান পুনরায় খননের কলে অনেক নৃতন তথ্য আবিষ্কৃত হইয়াছে। এখন বুঝিতে পারা গিয়াছে, উত্তরদিকের যে বড় ঘরটা জেনারল কানিংহাম সজারামের মন্দির (chapel of the monastery) বলিয়া মনে করিয়াছিলেন তাহা প্রকৃত পক্ষে প্রবেশপ্রকোষ্ঠ। জেনারল কানিংহাম বাহিরের দেওয়ালের নিকট তিনটা ছোট ঘর একেবারেই দেখিতে পান নাই। সেই তিনটার একটা ছয়ার বা ফাটক এবং বাকী ছইটা প্রতিহার কক্ষ (guard-room)। প্রায় সমস্ক সঞারামেই প্রতিহার কক্ষ বা ফাটক দেখিতে পাওয়া

যে ছুইটা বড় বড় পাথর জেনারল কানিংহাম মূর্ত্তির পাদপীঠ বলিয়া মনে করিয়াছিলেন সে ছুইটা প্রকৃতপক্ষে প্রবেশপ্রকোষ্ঠের দেহলী (threshold) এবং ইহার গর্ত্তগুলিতে কাঠের চৌকাঠ লাগান থাকিত। এই সজ্বারাম দক্ষিণদিকে অবস্থিত ছিল এবং ঐ দিকের মান্টের ঘরটীই মন্দির বলিয়া বোধ হয়। ইহা ব্যতীত পূর্ব্বদিকে সজারামের আরও একটী প্রাঙ্গণ ছিল। শৈব, বৈষ্ণবাদি মূর্ত্তি রাখিবার নির্ম্মিত ঘরের হারা এই প্রাঙ্গণটী ঢাকা পড়িয়াছে। মেজর কিটো কর্তৃক খোদিত সজারামটী মধ্যযুগের এবং ভাহার ভিতের নীচে আর একটী প্রাচীনতর সঞ্জারামের ধ্বংসাবশেষ বিদ্যমান আছে। প্রথমটীর মেঝের ছু**ই** ফিট নীচে শ্বিতীয়টীর মেজে পাওয়া যায়। এই সঞ্চারামের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণের ছুইটা ছোট ঘর খুঁড়িয়া এই প্রাচীন সজারামের অস্তিত অবগত হওয়া গিয়াছে। এই গুইটা ছোট ঘরে হুই স্তর মেঝে বাহির হইয়াছে। উপরের মেঝেটিতে খৃষ্টীয় নবম শতাব্দীর প্রক্ষরে "যে ধর্ম হেতু . . .'' এই শ্লোকযুক্ত একটা শীলমোহর পাওয়া গিয়াছে। নীচের মেঝেটির উপরে বুদ্ধের গন্ধকুটি বা মন্দিরের চিত্র সম্বলিত ১০।১২টি মাটির শীল বা মোহর পাওয়া গিয়াছে। এই সমস্ত শীলমোহরের অক্ষর খৃষ্টীয় ষ্ঠ বা সপ্তম শতাকীর। প্রাচীন সজারামটী এই সমস্ত শীলমোহর অপেক্ষা অনেক পুরাতন, কারণ, ইহা ১৭২" ×১১" ×২২" আকারের ইটে নির্মিত হইয়া। ছিল। এই আকারের ইট সাধারণতঃ কুষাণ যুগের ইমারতে দেখিতে পাওয়া যায়।

সজারামের উঠানের মাঝখানের কৃপটি প্রাচীন সজারামেরই সমসাময়িক, কেবল উপরের গাঁথনি এবং জল তুলিবার ক্রপ্তিকল আধুনিক। এই কৃপের জল মিষ্ট এবং সারনাথের বৌদ্ধ যাত্রীরা ইহা অতি আগ্রহের সহিত পান করিয়া থাকেন।

সজারামের চওড়া প্রাচীর দেখিয়া জেনারল কানিংহাম শিক্ষান্ত করিয়াছিলেন যে বাড়ীটা তেওলা বা
চৌডলা ছিল। চীনুদেশীয় পরিপ্রাজক হুয়েঙ্গঙ
সার্নাথে খুষ্টায় সপ্তম শতাব্দীতে বে ৩০টা সজারাম
দেখিয়াছিলেন ইহা ভাহাদের মধ্যে অক্সতম।

মেজর কিটোর খননের ফলে জানিতে পারা যায় যে এই সংজ্ঞারামটিতে একদিন সহসা আগুন লাগায়, বৌদ্ধ ভিক্ষুরা মুখের গ্রাস ছাড়িয়া পলাইতে বাধা, হইয়াছিলেন। কিটো সাহেব খননকালে একটা ক্ষুদ্র কুলঙ্গীতে গমের 'আটার কটি পাইয়াছিলেন এবং রায় বাহাত্মর পণ্ডিত শ্রীযুক্ত দ্যারাম সাহনীও পূর্বেবাক্ত ছোট ছইটা ঘরে অনেকগুলি মাটির হাঁড়িতে ভাতের চিহ্ন দেখিতে পাইয়াছেন। ৭ নম্বর সজ্বারাম।

৬ নম্বর সজ্বারামের পশ্চিম দিকে ১৯১৮ সালের খননের ফলে এই জাতীয় জার একটী বাড়ী আবিক্লত হইয়াছে। ইহারও মাঝখানে একটা পাকা উঠান। উঠানটী লম্বা চওড়ায় ৩০ ফিট এবং ইহার উত্তর-পূর্ব্ব কোণে ইফ্টক নির্শ্মিত একটা কৃপ আছে। উঠানের চারিদিকের ছোট ছোট কক্ষগুলির কোন চিহ্নই নাই. কিন্তু তাহাদের সম্মুখের দেওয়াল এবং পাকা বারান্দার ভগ্নাবশেষ এখনও দেখিতে পাওয়া যায়। বারান্দার পাথরের থামের ২।১টি পাদপীঠ (base) এখনও স্থান-চ্যুত হয় নাই। এই ছোট সঙ্গারামের ভিত্তির উচ্চতা এবং ইহার নির্মাণে ভগ্ন ইফকের ব্যবহার দেখিয়া মনে হয় যে ইহা সর্বশেষে নির্মিত হইয়া থাকিৰে। এই সজারামের কৃপ হইতে আবিক্ষত মধ্যযুগের লিপিগুলি এই কথাই **স**প্রমাণ করিতেছে। এই কৃপ হইতে প্রাপ্ত একটা শীলমোহরের ছাঁচে (ব্যাস ১३") "গ্রীশিষ্যদ" নামক এক ব্যক্তির নাম উল্টা অক্ষরে লেখা আছে। সম্ভবত: ইনি বৌদ্ধ ভিক্ষুদিগের বাসের জন্ম এই বাড়ীটা দান করিয়াছিলেন। এই কূপে একটা পাতলা তামার পাত পাওয়া গিয়াছে, উহার ধারগুলি একটু একটু মোড়া। ইহার উপরে "যে ধর্ম হেতু প্রভবা . . . " শ্লোকটি খোদিত আছে।

বারান্দার স্তন্তের পাদপীঠগুলির ভগ্নাবস্থা এবং উঠানের ইটের মেঝের অবস্থা দেখিয়া স্পাষ্টই বৃঝিতে পারা যায় যে এই সজারামটী পূর্বোক্ত অগ্নিকাণ্ডে ধ্বংস হইয়া থাকিবে। এই সজারামের নীচেও আর একটা সজারামের ধ্বংসাবশেষ নিহিত আছে।

ধর্মজিকাত্প।

নক্সার লাল রেখা ধরিয়া উত্তর-পশ্চিমে কিয়দ্দুর অগ্রসর হইলে একটী রহৎ স্তৃপের ধ্বংসাবশেষ দর্শকের দৃষ্টি আকর্ষণ করে। পূর্বেবই উক্ত হইয়াছে যে এই স্তৃপটী জগৎসিংহ ১৭৯৪ খৃষ্টাব্দে নষ্ট করিয়াছিলেন বলিয়া এতদিন ইহা জগৎসিংহ ' স্তৃপ নামে পরিচিত ছিল। এই স্তৃপ সম্ভবতঃ অশোক কর্তৃক নির্মিত হইয়াছিল ব**লিয়া**রায় বাহাত্র দয়ারাম সাহনী ইহার ধর্মরাজিকা নাম প্রদান করিয়াছেন। এই স্তৃপের মধ্যে প্রাপ্ত পাষাণের স্বাধারের কথা পূর্ব্বেই উল্লিখিত হইয়াছে (৩৩ পৃঃ)। জগৎসিংহের লোকেরা এই আধারের মধ্যে একটা সবুজ বর্ণের মর্ম্মরাধার প্রাপ্ত হইয়াছিল। এই মর্ম্মরাধারে দেহের ভস্মাবশেষ এবং কয়েকটা মৃক্তা ছিল। এই স্তূপের উপরে প্রাপ্ত গৌড়াধিপ মহীপালের ১৯৮০ সম্বতের লিপিযুক্ত বুদ্ধ মূর্ত্তির [বি (সি) ১] নিম্নভাগের কথা পূর্ব অধ্যায়ে উক্ত হইয়াছে (৩০ পৃঃ)। জগৎসিংহের খননের পর এই স্তৃপের কঙ্কাল মাত্র অব-

শিষ্ট ছিল। ইহা সত্ত্বেও ১৯•৭-৮ সালে এই স্তূপের নিম্ন-ভাগের চারিদিক খননের ফলে জানিতে পারা গিয়াছে যে স্তৃপটীর বহির্ভাগে ইটের গাঁথনি ছিল। এই স্থানের অশোক নির্মিত আদিম স্তৃপের পাদদেশের ব্যাস ছিল ৪৯ ফিট, কিন্তু পরে ইহার পার্ম্বে ইট গাঁথিয়া ১১০ ফিটে বর্দ্ধিত করা হয়। মোর্য্য যুগের অন্তান্ত ইমারতের ইটের মতন অশোকের আদিম ভূপের ইটগুলি বৃহদাকার। সমস্ত ইটগুলি একদিকে সরু ও অপরদিকে মোটা (wedge-shaped); সরু দিকটী স্তৃপের কেন্দ্রের অভিমুখে বসান ছিল; কিন্তু গাঁথনির বাঁধন পাকা নয়। এই যুগের অভাভ ভূপের মতন এই ধর্মরাজিকা ভূপটি প্রায় অর্দ্ধ গোলাকৃতি ছিল। এই স্তৃপটীর শীর্ষদেশেও অবশ্য হর্ম্মিকা ও ছত্র ছিল। ছত্রের কোন চিহ্ন পাওয়া যায় নাই কিন্তু হর্ম্মিকার বেদিকা বা প্রাচীরের ভগ্নাংশ প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ দিকের গর্ভগৃহে দৃষ্ট হয়। এই বেদিকাটী একখানি বিরাট প্রস্তর্থণ্ড হইতে প্রস্তুত এবং ইহার স্তম্ভের এবং সূচীর (cross-bar) গাত্র অশোক স্তম্ভ গাত্রের স্থায় অতি মস্ণ।

আদিম ধর্মারাজিকার প্রথম সংস্কার হইয়াছিল আমুমানিক খুফ্টাব্দের প্রথমভাগে। বিতীয় সংস্কার আমুমানিক
খুষ্টীয় পঞ্চম বা ষষ্ঠ শতাব্দীতে হইয়া থাকিবে।

পূর্ব্ব অধ্যায়ে (২৭ পৃঃ) উক্ত হইয়াছে খৃষ্টীয় সপ্তম শতাকীতে হয়েঙ্-সঙ্ এই স্তৃপটীকে শত ফিট উচ্চ এবং
ভগ্নাবন্ধায় দেখিতে পাইয়াছিলেন। গুপ্ত যুগের সংস্কারের ফলেই বোধ হয় স্তৃপের উচ্চতা এতটা বর্দ্ধিত
হইয়াছিল।

১৯০৭-৮ খৃষ্টাব্দে খোদিত ধর্মারাজিকা স্তৃপের প্রদক্ষিণ পথটা বিতীয় বারের সংস্কারের সময় নির্দ্মিত বলিয়া বোধ হয়। প্রদক্ষিণ পথের বেষ্টণকারী প্রাচীর চার ফিট পাঁচ ইঞ্চি উচ্চ। ইহার চারিদিকে চারিটী দার ছিল। সপ্তম শতাব্দীতে স্তৃপটী পুনঃ সংস্কৃত হয়। এই সময় প্রদক্ষিণ পর্থটী ভরিয়া দেওয়া হয় এবং স্তৃপে উঠিবার জন্ম চারিটা সিঁড়ি এক এক খানি অখণ্ড প্রস্তারে নির্ম্মিত হয়। দক্ষিণ সোপানের উপরের ধাপে উৎকীর্ণ ক্ষুদ্র লিপিটা খৃষ্টীয় দ্বিতীয় বা তৃতীয় শতাব্দীর অক্ষরে লেখা। এই স্তৃপটীর শেষ সংস্কার খৃষ্টীয় একাদশ শতাব্দীতে ধর্মচক্রজিনবিহার নির্মাণের সময়ে সাধিত হইয়াছিল। ধর্মরাজিকা স্তৃপের চতুর্দ্ধিকে অনেক-গুলি ছোট ছোট স্তৃপ দৃষ্ট হয় ৷ পশ্চিম দিকের তৃতীয় স্থূপের কুলঙ্গীতে "দেয়ধর্ম্মায়ম ধনদেবস্তা" লিপিযুক্ত একটা বুদ্ধ মূৰ্ত্তি পাওয়া গিয়াছে। এই মূৰ্ত্তিটা [বি (বি) ১০এ] খৃষ্টীয় পঞ্চম শতাব্দীতে নির্ম্মিত হইয়াছিল, এবং তৎকালীন কোন ইমারত হইতে এই স্তুপে নীত হইয়া থাকিবে। এই স্তৃপটী ও উত্তরের কয়েকটা স্তৃপ একাধিকবার পুনর্নির্মিত হইয়াছিল।

- ধর্মরাজিকার উত্তরে ও প্রধান মন্দিরে যাইবার অর্দ্ধ পথে মথুরার রক্ত প্রস্তরে নির্দ্মিত বিরাট একটা বোধিসত্ব [বি (এ) ১] মূর্ত্তি (চিত্র ৭) ও ছত্রদণ্ড পাওয়া গিয়াছে। এই দণ্ডে ও মূর্ত্তিতে কণিক্ষের তৃতীয় রাজ্যাক্ষের লিপি খোদিত আছে।

প্রধান মন্দির।

ধর্মরাজিকা স্থূপের ৪০ হাত উত্তরে একটা বৃহদাকার মন্দিরের ধ্বংসাবশেষ দেখিতে পাওয়া যায়়। নক্সায় এই ধ্বংসাবশেষ প্রধান মন্দির (Main Shrine) বলিয়া চিহ্নিত। এখনও পর্যান্ত এই মন্দিরটা খুষ্টীয় একাদশ শতাব্দীর স্থাপত্য নিদর্শন বলিয়া পরিগণিত হইয়া আসিতেছে; কিন্ত ইহার নির্মাণ প্রণালী এবং উপাদান হইতে অমুমান হয় যে ইহা আরও কয়েক শত বৎসর পূর্বেব নির্মিত হইয়াছিল। আদি মন্দিরটা দৈর্ঘ্যেও প্রস্থে ৪৫ ৬ ছিল এবং ইহার দেওয়াল ১০ ফিট পুরু ছিল। উত্তর, পশ্চিম এবং দক্ষিণ দিকে কক্ষ ছিল এবং সেগুলিতে বহির্দেশ হইতে প্রবেশ করিতে হইত। এই মন্দিরের প্রাচীর এখন কোন জায়গায় ১৮ ফিটের অধিক উচ্চ নাই। এই প্রাচীরের ভিতরদিকে কোন নক্সা ছিল না, কিন্ত মন্দিরের বহির্ভাগে গোলাকার কুলঙ্গী

দেখিতে পাওয়া যায়। কুলঙ্গীর ভিতরে ছোট ছোট থাম, থামের মূলদেশ ঘটাকৃতি এবং উপরিভাগ চারিকোণা মাথালে (bracket capital) পরিশোভিত। এই সমস্ত নক্সা গুপ্ত যুগের শিল্প নমুনা। মন্দিরটা একই উপাদানে নির্মিত এবং বাহির দেওয়ালের নক্সা অবিচ্ছিন্নভাবে বিদ্যমান আছে; কেবল ছ্য়ারের চোকাঠ এবং কোন কোন হানে দেওয়ালের ভিতে পরে ঠাসা (underpinning) দেওয়া হইয়াছিল। মন্দিরটা ১৪২ ×৮২ ×২ হ হতে ১৫২ ×৯২ ×২২ আকারের ইটে এবং কাদায় নির্মিত। ১০ ফিট ছুল প্রাচীর দেখিয়া মনে হয় যে মন্দিরের শিধর খুব উচ্চ ছিল এবং সম্ভবতঃ ইহা দেখিতে বুদ্ধগমার মন্দিরের মতন ছিল।

নির্মাণের অনেক দিন পরে মন্দিরের উর্ক্তাগ ভাগোমুখ হইয়া পড়ায় আদি মন্দিরের ভিতরের তিনদিকে ১১ ফিট চওড়া আর একটা দেওয়াল গাঁথা হয়। ফলে মন্দিরের গর্ভগৃহ সমচতুকোণ ২৩'৬" একটা ছোট ঘরে পরিণত হয়। এই সময় মন্দিরের পিছনে মূর্ত্তি বদাইবার জন্ম একটা বড় চারিকোণা চন্তর গাঁথা হয়। এই চন্তরের উপর প্রতিষ্ঠিত মূর্ত্তিটা সম্ভবতঃ বহু শতাবদী পূর্বের ধ্বংস হইয়া গিয়াছে।

ভততর এবং পশ্চিমের ছোট ঘরের মূর্ত্তি তুইটীও পাওয়া যায় নাই কিন্তু সেই ছুইটা যে ইটের বেদির উপর স্থাপিত ছিল তাহা এখনও অক্ষুগ্ন আছে। দক্ষিণ দিকের ছোট ঘরে গুপ্তযুগের একটা শিরোহীন দশুায়মান বুদ্ধ মূর্ত্তি পাওয়া গিয়াছে; তাঁহার, দক্ষিণহস্তে অভয়মূলা। অভ ছুইটা ছোট ঘরেও বোধ হয় এই জাতীয় মূর্ত্তি ছিল। ওরটেল সাহেব দক্ষিণ দিকের ছোট ঘরের মেঝে খুড়িয়া মোর্য্য যুগের একটা সমচতুকোণ বেদিকা (railing) পাইয়াছিলেন। এই বেদিকার মধ্যে একটা ইফ্টক নির্ম্মিত ছোট স্তৃপ আছে। মির্জাপুর জেলার অন্তর্গত চুনারের একখানি বৃহৎ প্রস্তরখণ্ড খোদিয়া এই বেদিকাটী প্রস্তুত এবং অশোকের সময়ের অস্তান্ত শিল্প নিদর্শনে**র স্তায়** ইহাতেও উচ্জ্বল বজ্বলেপ (পালিস) দেখিতে পাওয়া যায়। এই বেদিকা ৮' ৪" লম্বা ও ৪' ৯" উচ্চ। ইহার প্রত্যেক দিকে চারিটা চারিকোণা স্তম্ভ ও প্রত্যেক ছইটা থাদের মধ্যে তিনটী সূচী (cross-bar) আছে।

এই বেদিকার পূর্ব ও দক্ষিণ দিকের স্তম্ভের
মূলদেশে উৎকীর্ণ গুইটা প্রাচীন লিপি হইতে
জানিতে পারা যায় যে ইহা খুষ্টীয় তৃতীয় কিম্বা
চতুর্ব শতাব্দীতে বৌদ্ধ সর্ব্বাস্তিবাদী সম্প্রদায়ের ভিক্ষুদিগের অধিকারে ছিল। পূর্বব দিকের শিলা লিপিটি

দেখিলে বুঝিতে পারা যায় যে ইহার শেষ কথাটা খৃষ্ট-পূর্বব দ্বিতীয় শতাব্দীর কোন লিপির পরিশিষ্ট এবং থাকৃত ভাষায় রচিত। এই লিপিটীর অন্য অংশে অন্য কোন বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের নাম খোদিত ছিল। খুষ্টীয় তৃতীয় কিম্বা চতুর্থ শতাব্দীতে সর্ব্বান্তিবাদী বৌদ্ধ ভিক্দু-গণ পূর্বের লিপিটা বিলুপ্ত করিয়া নিজেদের নাম উৎকীর্ণ করিয়াছিলেন। বোধ হয় তাঁহার। সারনাথে নিক্লেদের প্রাধান্ত স্থাপনের উদ্দেশ্যে দক্ষিণ দিকের বেদিকায় সংস্কৃত ভাষায় উক্ত শিলা লিপিটী পুনরায় খোদিত করিয়া-ছিলেন। পূৰ্বকথিত ইফক স্তৃপটী ১৯০৬-৭ খৃষ্টাব্দে খনিত হইয়াছিল কিন্তু ইহার মধ্যে কিছুই পাওয়া যায় নাই। মৌর্যা যুগের এই প্রস্তর বেদিকা অসম্পূর্ণ অবস্থায় পাওয়া গিয়াছে। ইহার কতকটা অংশ ভাঙ্গিয়া প্রাচীন যুগেই লুপ্ত হইয়াছিল। এই বেদিকা আদে কি জন্ম নির্মিত তাহাও অনেক দিন ধরিয়া সন্দেহের বিষয় ছিল। ছুইটী কারণ সম্ভব বলিয়া বিবেচিত হইত ; প্রথমতঃ— ইহা কোন প্ৰিত্ৰ স্থান, যথা যেখানে বুদ্ধদেব বৃসিয়া ধর্মচক্র প্রবর্ত্তন করিয়াছিলেন অর্থাৎ প্রথম ধর্ম প্রচার করিয়াছিলেন সেই স্থানটী চিহ্নিত করিবার জন্ত নির্শ্বিত হইয়াছিল; অথবা ইহা অশোক স্তম্ভের বেষ্টণী ছিল। এই গুইটা মতই ভুল বলিয়া প্রমাণ হইয়াছে; কারণ ইহা ষে ধর্ম্মরাজিকা স্থূপের উপরে বসান ছিল এবং ইহার ভিতরে ধর্মরাজিকা স্তৃপের ছত্রদণ্ড গাঁথা ছিল তাহা এখন স্পফটই বুঝিতে পারা যায়। সম্ভবতঃ ইহা ভূমিকম্পে স্থানচ্যুত হইয়াছিল।

উপরোক্ত বিবরণ হইতে বুঝিতে পারা যায় যে প্রধান মন্দিরটী গুপ্তযুগে নির্শ্মিত; কিন্তু ইহার নির্শ্মাতার নাম এখনও আমাদের নিকট অজ্ঞাত। এই মন্দিরের প্রাচীনতম মেঝেটী দক্ষিণ কক্ষে স্থাপিত অশোক বেদিকার মেঝের সমসাময়িক। এই কক্ষে অশোকের বেদিকা (balustrade) বোধ হয় অনেক শতাব্দী ধরিয়া দেখা যাইত। পরবর্তী কালে প্রধান মন্দিরের চারিপার্শ্বস্থ জমী উঁচু হইয়া যাওয়ায় এই বেদিকায় যাইবার জভ্য একটা সোপান শ্রেণী নির্ম্মিত হয়। প্রধান মন্দিরের তিনদিকের কক্ষগুলির প্রবেশপথ চুইটা বিভিন্ন যুগে ভৈয়ারী হইয়াছিল। আগেকার পাথরের চৌকাঠগুলি লাল রঙে রঞ্জিত এবং লতালকারে (scroll work) পরিশোভিত ছিল। এই চৌকাঠগুলি সপ্তম শতাকীতে নিশ্মিত হইয়াছিল। পরবর্তী যুগের গুলিতে কোনরূপ কারুকার্য্য দেখা যায় না। এই সময়ে গুপ্ত এবং পরবর্তী যুগের ইমারতের উপাদান লইয়া বাহিরের দেওয়ালের নিম্নদেশ মেরামত হইয়া-ছিল। এই সংস্কার কার্য্যে কোনরূপ নৈপুণ্য দেখা বায়

না। মন্দিরের বাহিরের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণের প্রস্তর-খানিতে মধ্যযুগের শেষভাগের নাগরী অক্ষরে ' স্থাইল ' কথাটী উৎকীর্ণ থাকায় প্রধান মন্দিরের নির্মাণ কাল লইয়া অনেক তর্ক বিতর্ক উঠিয়াছে, কারণ এই লেখা যুক্ত পাথর দেওয়ালের ভিতে গাঁথা ছিল বলিয়া অনেকে অনুমান করিতেন যে প্রধান মন্দিরটী গুপুরুগের অনেক পরে নির্মিত। কিন্তু এখন বেশ স্পান্ট বুঝিতে পারা যায় যে এই মন্দিরটী নির্মাণের অনেক পরে ইহার সংস্কারের সময় এই পাথরগুলি ব্যবহৃত হইয়াছিল; স্থতরাং আদি মন্দিরের সঙ্গে ইহাদের কালগত বিস্তর ব্যবধান রহিয়াছে।

উপরোক্ত প্রমাণ সমূহের সহিত প্রধান মন্দিরের অবস্থিতি এবং অশোকের সমসাময়িক ইমারতাদির সহিত ইহার সাদৃশ্য থাকায় অনুমান হয় যে হুয়েঙ্-সঙ্কের মতে যে মন্দিরটী বুদ্ধের প্রথম ধর্মা প্রচারের স্থানে নির্শিত হইয়াছিল ইহা সেই মন্দির।

প্রধান মন্দিরের চতুর্দ্ধিকে ৪০ ফিট বিস্তৃত খোয়ার মেঝে আবিস্কৃত হইয়াছে। এই মেঝেটা অনেক বার বর্দ্ধিত ও সংস্কৃত হইয়াছে। আরও পূর্বে দিকে পাথরে বাঁধান পথ আছে। এই পথে ১৯০৬-৭ এবং ১৯০৭-৮ সালের খনন কালে অনেক গুলি শিল্প নিদর্শন আবিস্কৃত হয়। ১৯১৪-১৫ সালে হারগ্রীবস্ সাহেব এখানে বিতীয় কুমারগুপ্ত ও বৃদ্ধগুপ্তের সময়ের তিনটী মূর্ত্তি পাইয়াছেন।

প্রধান মন্দিরের অঙ্গনটা লম্বায় আন্দাজ ২৭১ ফিট
এবং পূর্বে হইতে পশ্চিমে বিস্তৃত ছিল। ইহার উত্তর,
দক্ষিণ ও পূর্বব দিকে ইটের প্রাচীর ছিল কিন্তু এই
প্রাচীরের অধিকাংশ পড়িয়া গিয়াছে। পূর্ববিদিকের
দেওয়ালের মাঝখান দিয়া উঠানে নামিবার সিঁড়ি আছে।
সিঁড়ি ছুইটা নির্মাণ করিবার সময় ভিন্ন ভিন্ন যুগের
খোদাইকরা পাথর ব্যবহৃত হইয়াছিল। এই সকল
পাথরের মধ্যে ছুই একটা গুপুষ্গের নমুনা দেখিতে
পাওয়া যায়।

প্রধান মন্দিরের অঙ্গনে বিভিন্ন আকারের স্তৃপ আবিদ্ধত হইরাছে; তাহা ছাড়া ছোট ছোট মন্দিরও দৃষ্ট হয়। এইশ্রেণীর একটা দক্ষিণ-পূর্বর কোণে অবস্থিত এবং আর একটা নক্মায় ১৩৭ সংখ্যক চিহ্নিত। ইহাদের মধ্যে সর্বর প্রাচান ইমারতগুলি গুপুর্গের। তন্মধ্যে একটা স্থপের ভিত্তিমাত্র এখনও বর্ত্তমান। এই ভিত্তির চারিদিকে চারিটা স্থন্যর নক্সাকাটা ক্লঙ্গী (niche) ছিল এবং এক কালে এই কুলঙ্গীর মধ্যে এক একটা বুক্মুর্ব্তি ছিল। তদ্মতীত অনেকগুলি প্যানেল (panel) আছে এবং এই সকল প্যানেলের (panel) দুই পার্শে আর্দ্ধান্তির থাম (pilaster), মধ্যভাগ নানা রকমের ফুল (rosette), কীর্ত্তিমুখ ও অক্তান্ত কারুকার্য্যে শোভিত। এই জাতীয় শিল্প সাধারণতঃ গুপুর্গে প্রচলিত ছিল। এই স্তুপটা এখনও খুড়িয়া দেখা হয় নাই; স্থতরাং ইহার মধ্যে অতীতের কোন নিদর্শন পাওয়া যাইবে কি না বলা যায় না।

১৩৬ সংখ্যক স্তৃপ অপেক্ষা ইহার নিকটবর্তী
মন্দিরটা পরবর্তী কালে নির্দ্মিত। এই মন্দিরের বহির্ভাগ
৩৭ ফিট লম্বা ও প্রায় ২৮ ফিট চওড়া এবং খননের সময়
ইহার মধ্যে সুইটা বুদ্ধমূর্ত্তি পাওয়া যায়। প্রধান
মন্দিরের অঙ্গনের আর সমস্ত ইমারত মধ্যযুগের। ইহাদের
মধ্যে অধিকাংশই মানস বা মানত রক্ষার জন্ম নির্দ্মিত
হইয়াছিল। অঙ্গনের পূর্বিদিকের দেওয়ালের দক্ষিণাংশে
এক প্রেণীতে স্থাপিত ছয়টা বা সাভটা স্তৃপ সর্বপ্রথমে
দর্শকের দৃষ্টি আকর্ষণ করে। যে সমস্ত বৌদ্ধ ভিক্ষু
সারনাথে দেহত্যাগ করিয়াছিলেন তাঁহাদিগের ভন্মাবশেষ
ইহাদের মধ্যে রক্ষিত আছে।

প্রধান মন্দিরের অঙ্গনের দক্ষিণ-পূর্বব কোণে অবস্থিত মন্দিরটা ধর্মচক্রজিনবিহাবের সমসাময়িক। এই মন্দিরের নক্না দেখিলে ইহার যুগ নির্দ্ধারণ করা

যায়। আর্য্যবর্ত্তের ধরণে এই মন্দিরটী শিখরযুক্ত; মন্দিরের গর্ভগৃহ (cella) সমচতুকোন এবং মুখমগুপ (portico) যুক্ত। এই মন্দিরের পিছনের দেওয়ালে অবস্থিত পাদপীঠের লাঞ্ছন (cult-mark) দেখিলে মনে হয় যে বারাহী বা মারীচীর (অর্থাৎ বৌদ্ধ উষাদেবীর) মূর্ত্তি ইহার উপর প্রতিষ্ঠিত ছিল। ইহাতে ঐ দেবীর দশুায়মান এবং উপবিষ্ট অবস্থার মূর্ত্তি খোদিত আছে। তদ্যতীত পাদপীঠের উত্তর পার্থে খোদিত পুরুষ এবং ত্রী মূর্ত্তি নিশ্চয়ই এই মন্দিরের প্রতিষ্ঠাতা এবং তাঁহার সহধশ্মিণী বলিয়া মনে হয়। মূলমূর্ত্তিটী ১৯১৮-১৯ খৃফ্টাব্দে মন্দির্টী খননের পূর্বেই স্থানান্তরিত বা ধ্বংস হইয়াছিল। পরবর্ত্তী কালে এই মন্দিরের ধ্বংসাবশেষ, সারনাথের আরও ছুই তিন্টী মন্দিরের ধবংসাবশেযের মত, হিন্দু দেবতার জন্ত ব্যব-হৃত হইয়াছিল; কারণ ইহার দক্ষিণ-পূর্ব কোণে ভৈরব মূর্ত্তি (২২' উচু, ১২' চওড়া) এবং ছোট পাদপীঠে পাঁচটা শিবলিক পাওয়া গিয়াছিল।

এই অঙ্গনে একটা ১ ফুট ৯ ইঞ্চি হইতে ২ ফিট ৭ ইঞ্চি চওড়া এবং ৩ ফিট গভীর পাকা নর্দ্দশা• ১৯২১-২২ সালের খননে বাহির হইয়াছে। এই চত্তরের ফল নিকাশের জন্ম এই নর্দ্দশাটী খোয়ার তৈয়ারী এবং

খণ্ড খণ্ড পাথরে আচ্ছাদিত ছিল। এই সব পাথরের মধ্যে সর্দ্দলের (lintel), বেদিকার থামের ও ছত্তের টুক্রা পাওয়া গিয়াছে। নৰ্দ্দমাটী উত্তর-পূৰ্বব কোণ হইতে আরম্ভ করিয়া ২৫০ ফিট দূরে ধর্মচক্রজিনবিহারের চুই নম্বর তোরণের নিম্ন দিয়া চলিয়া গিয়াছে। ইহা হইতে বুঝিতে যায় যে ধর্মচক্রজিনবিহারটী প্রধান মন্দির অপেক্ষা অনেক পরে নির্মিত হইয়াছিল। অঙ্গনের বাহিরে ইটের তৈয়ারী পাঁচ ফিট গভীর এবং লম্বা চওড়ায় সাত ফিট একটী কুণ্ড আবিস্কৃত হইয়াছে। এই জাতীয় কুণ্ড ডাক্তার ভোগেল কাশিয়ার একটী সজারামে (Monastery L-M) পাইয়াছেন। এই কুণ্ডটিতে জল থাকিত ও সেই জল লইয়া ভিক্ষু বা ভিক্ষু-ণীরা হাত পা ধুইয়া মন্দিরে প্রবেশ করিতেন। পর্বদিনে অর্থাৎ উপোদণ, অমাবস্থা ও পূর্ণিমা দিনে যখন তাঁহারা বিনয়-ধর্মের জন্ম (confession of sins) আসিতেন তখন এই জল ব্যবস্থত হইত।

প্রধান মন্দিরের পূর্ব্ব দিকেব আর একটা ইমারতের উল্লেখ করা উচিত। এই ইমারতটা চারিকোণা, নক্সার ইহা ৩৬ সংখ্যার চিহ্নিত। সম্ভবতঃ ইহা ব্যাখ্যান গৃহ (lecture hall)। খননের সময় ইহা প্রধান মন্দিরের গারিদিকের উচ্চ চন্ধরে ঢাকা ছিল। ইহার দেওয়াল গুলি এত পাতলা যে বোধ হয় উপরে কোন কালে ছাদ

ছিল না অথবা কাঠের থামের উপরে খুব হালকা কাঠের ছাদ ছিল। পিছনের দেওয়ালে একটা ইটের বেদী আছে। সম্ভবতঃ সঞ্জের আচার্য্য (teacher) বা সঞ্জস্থবির (chairman) এই স্থানে বসিভেন। দক্ষিণ, পশ্চিম ও উত্তর দিকের প্রাচীরের বাহিরে একটী পাথরের বেদিকা ছিল এবং এই বেদিকার কতক অংশ ভাঙ্গিয়া উত্তর দিকের দেওয়ালে পড়িয়াছে। এই বেদিকার [ডি (এ) ৩৯] উপরে খৃষ্টপূর্বব দ্বিতীয় শতা-ক্ষীর অক্ষরে খোদিত একথানি লিপি আছে। প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ, পশ্চিম ও উত্তর দিকে অবস্থিত ছোট বড় ইমারতগুলি যাত্রীগণের তীর্থাগমন-স্মৃতি স্বরূপ নির্ম্মিত হইয়াছিল। এই মন্দিরের উত্তর-পূর্বব এবং দক্ষিণ-পশ্চিমে অনেকগুলি ঘন সংবদ্ধ স্তূপ দেখিতে পাওয়া যায়। প্রত্যেক ইমারত অনেকবার বাড়ান হইয়াছে অথবা নৃতন করিয়া নির্শ্বিত হইয়াছে। স্বতরাং অনুমান হয় ঐ স্থান বৌদ্ধদিগের নিকট বিশিফীরূপে পৰিত্ৰ ছিল। উত্তর-পূৰ্বৰ দিকের সৰ্ববাপেক্ষা ৰড় স্তূপ-টীর (নক্সার ৪০ সংখ্যা) উপরের গাঁথনী ধংস হইয়া গিয়াছে। কিন্তু খননকালে ভিতের নাঁচে কতকগুলি কাঁচামাটির শীল (seals) এবং আরও নীচে খৃষ্টীয় চতুর্থ বা পঞ্চম শভাবদীর কতকগুলি পাথরের মূর্ব্তি

<sup>ে (</sup>১) ক্সিক্নিকায়ে সম্বহিকায়ে দানং আলমবনং।

পাওয়া গিয়াছিল। শীলগুলিতে (seals) সম্বোধি সময়ের বৃদ্ধমূর্ত্তি এবং খৃষ্টীয় অউম বা নবম শতাব্দীর অক্ষরে 'বে ধর্মা হেতু প্রভবা...'' শ্লোকটা দেখিতে পাওয়া যায়। ইহা হইতে বেশ বুকিতে পারা যায় যে মধ্যযুগের শেষে এই স্তৃপটা মেরামত করিবার সময়
শীলগুলি (seals) এবং পাথরের মূর্ত্তিগুলি নীচে কেলিয়া দেওয়া হইয়াছিল।

নক্সায় ১৩ সংখ্যক চিহ্নিত স্তৃপটী প্রধান মন্দিরের উত্তর-পশ্চিম দিকে অবস্থিত এবং ইহার নিকটে পালি লিপিঃ যুক্ত পাথরের ছত্রের একটী অংশ [ডি(সি)১১] পাওয়া গিয়াছে।

১৯০৪-৫ খুফারে ওরটেল সাহেব প্রধান মন্দিরের পশ্চিম দিকে অশোক স্তম্ভ আবিকার করেন। স্তম্ভনীর্য এবং কয়েকটা টুক্রা পশ্চিম দেওয়ালের নিকট পাওয়া যায়। খননের সময় ঐ মন্দিরের চারিদিকে খোয়ার মেঝের উপরে অশোক স্তম্ভের নিম্নাংশটা স্থাপিত ছিল। ইহা ইইতে অনুমান হয় যে প্রধান মন্দির নির্মাণের বছ শতাব্দী পরে অশোক স্তম্ভ ধ্বংস ইইয়াছিল। স্তম্ভটীর বর্ত্তমান উজতা ১৭ ফিট এবং নিম্নেদেরে ব্যাস ২ ফিট ৬ ইঞ্চি। ইহার ভ্যাংশগুলি দেখিয়া মনে হয় যে

অশোক ন্তঃ

<sup>(&</sup>gt;) A. S. R., 1906-07, pp. 95-96.

সিংহচ্ডাটী লইয়া স্তন্তের উচ্চতা ৫০ ফিট ছিল। ৮'×৬'×১২' আয়তন বিশিষ্ট একথানি পাণরের উপরে স্কন্ত্রটী স্থাপিত। অস্থান্ত অশোক স্তন্তের স্থায় সারনাথ স্তম্ভটীও একখানি অখণ্ড চুনার প্রস্তবে নির্মিত। স্তম্ভের সিংহচূড়াটী (এ ১) সাত ফিট উচ্চ এবং ইহার উপর যে ধ**র্ম্ম**চক্র ছিল তাহার ব্যাস ২<sub>ই</sub> ফিট। স্তম্ভশীর্য টী (চিত্র ৫) এবং চক্রের কয়েকটি খণ্ড সারনাথ মিউজিয়মে রক্ষিত আছে। সমস্ত স্তম্ভটী খুব মহুণ ও চিক্কণ। স্তম্ভের ভূমিতে প্রোথিত পাঁচ হাত পরিমিত অংশ অমার্জ্জিত। অমার্চ্জিত অংশের নীচেই পুরাতন মেঝের চিহ্ন বর্ত্তমান ! এই পুরাতন মেঝে ও বর্ত্তমান মেঝেটীর মধ্যে অনেকগুলি মেঝের অস্তিত্ব খননে প্রকাশ পাইয়াছে। এই মেঝে উত্তর হইতে দক্ষিণে ১৮ '১•" লম্বা এবং পূর্ব্ব-পশ্চিমে ১৬′৯″ চওড়া। ইহার ২≩′ নীচে চারিটী ইটের দেওয়াল পাওয়া গিয়াছে। এই দেওয়ালগুলি অশোক স্তম্ভ বেষ্টণ করিয়াছিল এবং উহার চারিদিকে বেদী ছিল। এই দেওয়ালগুলি অত্যস্ত জীর্ণ হওয়ায় পরে ইহার উপরে অশোক স্তন্তের রক্ষার জন্ম নির্শিত নুতন ছত্রীর স্তম্ভগুলি বসাইবার সময় পুরাতন ইট সংগ্রহ করিয়া ইহাকে মেরামত করা হয়। ছত্রীর ইটের মেঝেটী অশোকস্তন্তের পাদদেশের সর্বব পুরাতন মেঝের তুই ফিট নয় ইঞ্চি উপরে অবস্থিত।

অশোক অমুশাসন লিপিটা স্তন্তের গাত্রে
খোদিত আছে। স্তন্তটী পড়িয়া যাইবার সময় খোদিত
লিপির একাদশ পংক্তির মধ্যে প্রথম তিন পংক্তির
অনেকটা নফ্ট হইয়া গিয়াছে। বাকী পংক্তিগুলি
এখনও স্থাপট্ট আছে। এই অমুশাসন লিপি সম্রাট
অশোকের সময়ে প্রচলিত প্রাকৃত ভাষায় রচিত এবং
তৎকালীন বৌদ্ধসঞ্জের অন্তর্গত কোনও ভিক্তু বা ভিক্তুণী
যাহাতে সজ্বের প্রতিকূল আচরণ না করেন সেজ্যু
সাবধান করিয়া দিতেছে। অমুশাসনটা নিম্নে উদ্ধৃত
হইল:—

| ۱ د | 1 | দেবা | [নং-পিয়ে | পিয়দসি | লাজা |
|-----|---|------|-----------|---------|------|
|-----|---|------|-----------|---------|------|

- ২। এল
- ৩। পাট [লিপুতে] . . . . যে কেন-পি সংঘে ভেতবে এ চুংখো
- ৪। ভিধুবা ভিধুনি বা সংঘং ভাখতি সে ওদাতানি
   ছিসানি সংনংধাপয়িয়া আনাবাসিদি
- ৫। আবাসয়িয়ে [।] হেবং ইয়ং সাসনে ভিথুসংঘসি
   চ ভিথুনি সংঘসি চ বিংনপয়িতবিয়ে [।]
- ৬। হেবং দেবানংপিয়ে আহা [।] হেদিসা চ ইকা লিপী তুফাকংতিকং হুবাতি সংসল-নসি নিখিতা

- १। ইকং চ লিপিং হেদিসমেব উপাসকানং তিকং নিখিপাথ [i] তে পি চ উপাসকা
   অমুপোসথং যাবু
- এতমেব সাসনং বিস্বংসয়িতবে অনুপোসথং
   চ ধুবায়ে ইকিকে মহামাতে পোস্থায়ে
- ৯। যাতি এতমেব সাসনং বিস্বংসয়িতবে আজানি-তবে চ [।] আবতে চ তুফাকং আহালে
- ১০। সবত বিবাসয়াথ তুফে এতেন বিয়ংজনেন [।]
  হেমেব সবেস্থ কোটবিষবেস্থ এতেন
- ১১। বিয়ংজনেন বিবাসাপয়াথা [।] > অনুবাদ :--
- ১। দেবতাদিগের প্রিয় প্রেয়দর্শী রাজা .
- ৩। পাটলীপুত্র • • সঙ্গে কেহ ভেদ উপস্থিত করিতে পারিবে না
- ৪। ভিক্ষুই হ'ক বা ভিক্ষ্ণী হ'ক যে সঙ্গে ভেদ উপস্থিত করিবে সে অবশ্য খেতবন্ত্র ধারণ করিয়া অনাবাসে বাস করিবে।
- ৫। একপ্রকারে এই শাসন ভিক্ষুসজে এবং
   ভিক্ষুণীসজে বিজ্ঞাপিত হ'ক।

<sup>(&</sup>gt;) Hultzsch, Inscriptions of Asoka, Oxford, 1925, pp. 161-164.

- দেবতাদের প্রিয় এইরূপ বলিতেছেন—এই
  লিপির একখণ্ড প্রতিলিপি তোমাদের
  সংসরণে থাকুক; এবং আর একখানি
  প্রতিলিপি উপাসকগণের নিকট রাখ।
- ৭-৯। প্রত্যেক উপবাসের দিনে আসিয়া উপাসকেরা এই লিপির প্রতি শ্রন্ধাবান হউন; প্রত্যেক উপবাসের দিনে মহামাত্রগণ আসিয়া এই লিপির প্রতি শ্রন্ধাবান হউন এবং ইহার মর্শ্ব অবগত হউন।
- ১০-১১। তোমাদের অধিকার যতদূর বিস্তৃত তত্ত্বর এই আদেশ প্রচারিত কর। এই প্রকারে সকল তুর্গের আশ্রিত প্রদেশে এই আদেশ প্রচারিত কর।

অশোকের অন্তান্ত অনুশাসনের মত এই অনুশাসনেও সমাট অশোককে "দেবানাং পিয়" এবং "পিয়দিস লাজা" অর্থাৎ দেবতাদিগের প্রিয়, প্রিয়দর্শী রাজা বলা হইয়াছে। এই রাজাই যে মৌর্যাজ অশোক তাহা সম্প্রতি হায়দ্রাবাদ রাজ্যের মাকি প্রামের নিকট আবিহৃত আর একটা অনুশাসন হইতে প্রতিপন্ন হইয়াছে, কারণ উহাতে অনুশাসনের কর্ত্তাকে "দেবানাং পিয় অশোক" বলা হইয়াছে।

এই মোর্যা লিপি ব্যতীত স্তম্ভগাত্রে আরও চুইটা লিপি উৎকীর্ণ আছে। একটা কণিকান্দের চন্ডারিংশৎ বংসরে অশ্বযোষ নামক রাজার রাজত্ব কালে খোদিত এবং অপরটী গুপু সময়ে (আমুমানিক ৩০০ খৃষ্টাব্দে) উৎকীর্ণ। লিপি ছুইটা নিম্নে প্রদন্ত হুইল:—

- ১ ৷ . . . পারিগেয্তে রক্ত অশ্বঘোষস্থ চতরিশে স্বছরে হেমতপথে প্রথমে দিবসে দসমে
- ২। আ[চা]র্য্যনং স[প্রি]তিয়ানং পরিগ্রহ বাৎসী-পুত্রিকানাং

প্রথমটির অমুবাদ:-

রাজা অপ্যোষের রাজত্বের চত্বারিংশ বৎসরে হেমস্টের প্রথম পক্ষে দশম দিবসে .....

বিতীয়টির অনুবাদ :--

বাৎসীপুত্রিক সম্প্রদায়ের অন্তর্গত সন্মিতীয় শাখার আচার্য্যগণের দান।

অশোক গুল্তের পশ্চিম দিকের অংশ ১৯১৪-১৫ সালে হারগ্রীবস্ সাহেব কর্তৃক অশোক স্তন্তের পশ্চিমদিকের অংশে মোর্য্যুগের স্তর পর্যান্ত খনিত হয়। খননে একটা চৈত্যাকার মন্দির (apsidal temple) ও তত্তপরি পরবর্তী যুগের একটা সজ্ঞারামের চিহ্ন পাওয়া গিয়াছিল। তক্ষশীলা ও সাঁচীতে চৈত্যাকার মন্দির আবিষ্কৃত হইয়াছে। এই সকল মন্দিরের সম্মুখের

ভাগ চতুকোণ কিন্তু পশ্চান্তাগ অথবা মন্দিরের যে অংশে দেবতা প্রতিষ্ঠিত হয় তাহা অর্দ্ধর্তাকৃতি। স্থামাদের দেশে ঠাকুরঘরে বা মন্দিরে চারিকোণা বেদী বা আর্য্যপট থাকে, কিন্তু বৌদ্ধদিগের মন্দিরে গোলাকার স্থূপ থাকিত এবং তাহার পশ্চাদংশ স্তূপের অর্দ্ধাকারে, চারিকোণা না করিয়া গোলাকারে, তৈয়ারী করা হইত। এই জাতীয় মন্দিরকে চৈত্যমন্দির (apsidal) বলা হয়। সারনাথের চৈত্যমন্দিরটী ২১"× ১৩"×৪" আকারের ইটে নির্মিত, স্থতরাং ইহা মের্য্যি বা শুক্রযুগের পরবর্তী হইতে পারে না। এই সমস্ত ইমা-রতের মধ্যে অনেকগুলি স্থন্দর খোদাই করা মোর্য্য বা শুঙ্গযুগের মূর্ত্তির টুকরা এবং ইমারতের পাথরের টুকরা পাত্ত্যা গিয়াছে। এই গুলি বোধ হয় অন্ত ধ্বংসাবশেষ হইতে আনিয়া এই অংশের জমি ভরাট করিবার কন্য ফেলা হইয়াছিল। ইহা স্থির যে যে সমস্ত মন্দিরে এই সমস্ত খোদাই করা পাগর বা মূর্ত্তি ছিল তাহা কুষাণ যুগের শেষ ভাগে বিধ্বস্ত করা হইয়াছিল। কিন্তু এই সমস্ত মন্দির কেমন করিয়া ধ্বংস হইয়াছিল তাহা বলিতে পারা যায় না। আবিষ্ণুত কতকগুলি টুক্রা নিদুশন স্থরূপ সার্নাথ মিউজিয়মের হলঘরে তিনটি আধারে প্রদর্শিত আছে। ইহাদিগের মধ্যে অশোক স্তন্তের সি:হের উপরে যে রকম একটি পাথরের চক্র ছিল সেই রূপ আর একটা পাথরের চক্রের টুকরা আছে। সন্তবতঃ
অপ্র একটা অশোকস্তন্তের উপরে এই দিতীয় পাথরের
চক্রটা ছিল, কিন্তু চীনদেশীর পরিবাজকেরা সারনাথে
কেবল একটা অশোকস্তন্তের উল্লেখ করায় অনুমান
হয় এই চক্রটা শুল আমলের কোন স্তন্তের শীর্ষদেশে
ছিল। এই সমস্ত টুকরার মধ্যে পাথরের বেদিকার
(railing) থাম ও স্চীর (cross-bar) অংশ এবং পারস্য
রীতির (Indo-Persepolitan capital) অনুকরণে
নির্মিত কতকগুলি স্তন্ত্রশীর্ষ আছে।

এই স্থান হইতে প্রধান মন্দিরের উত্তর দিকে ফিরিলে একটা বিচিত্র ধরণের ইমারত দেখা যায়। এই ইমারত ১৯১৪-১৫ সালে আবিদ্ধৃত হয়। ইহা আকারে গোল এবং ব্যাসে ১২' ৭২"। এই গোলাকার ইমারত বেষ্টন করিয়া একটা প্রাচীর আছে। এই প্রাচীরের পূর্ববিদকের অংশ ৭২' উচ্চ। ইটের আকার দেখিয়া অমুমান হয় যে ইমারতটা একটা প্রাচীন স্তৃপ, কিন্তু বাহিরের দেওয়ালটা বোধ হয় পরবর্তীকালে কোন বৌদ্ধ ভক্ত কর্ত্বক নির্শ্বিত হইয়াছিল।

চত্ত্বর হইতে মন্দিরের উত্তর-পূর্বব দিকে একটা প্রস্তর নির্দ্মিত প্রশস্ত পথ আছে। পূর্ববিদক্তের রাস্তার ভার ইহারও উভয় পার্বদেশ সারিসারি স্তূপ এবং অভাত ইমারতের ধ্বংসাবশেষে পরিপূর্ণ। পশ্চিমদিকের জুপ-শ্রেণীর মধ্যস্থলে প্রথম বা দ্বিতীয় খৃষ্টাব্দে নির্দ্মিত গোতমবুদ্ধের দণ্ডায়মান মূর্ন্তিটা [বি (এ) ২] এবং পূর্ববিদকের বীথির নিকট [ডি (ডি) ১] সংখ্যক পাথরের সদ্দাল (lintel) আবিদ্ধৃত হয়। ইহার কিছু উত্তরে সার জন মার্শেল খৃষ্টপূর্বব প্রথম বা দ্বিতীয় শতাবদীর একটা বেদিকার এগারটা স্তম্ভ আবিদ্ধার করিয়াছেন। এই স্তম্ভগুলি এখন সারনাথ মিউজিয়ামে প্রদর্শিত হইয়াছে।

পূর্বেরাঞ্জিখিত বেদিকাটী সম্ভবতঃ প্রধান মন্দিরের উত্তর অংশ খননে আবিদ্ধৃত স্তৃপটীর চারিপার্শ্বে বা উপরে স্থাপিত ছিল। যে স্থানে এই বেদিকাটী পাওয়া গিয়াছে সেই স্থানে গুপুর্গর একটী মন্দিরের মগুপ অবস্থিত ছিল। মধ্যযুগে এই মন্দিরটীর পুনঃসংস্কার হইয়াছিল। ইহা একটী ছোট চারিকোণা প্রকোষ্ঠ; ইহার পূর্বে ও পশ্চিমদিকে দরজা ছিল। পূর্বেদিকের দরজার পাথ-রের চৌকটে চামরধারী মন্ত্র্য মূর্ত্তি এবং নানাবিধ কারকার্য্য শোভিত প্রবেশ পথের সম্মুথে এবং উত্তর ও দক্ষিণদিকের প্রাচীরের বাহ্বির কয়েকটী মূর্ত্তির পাদপীঠ সংলগ্ন আছে। এই মূর্ত্তিগুলি এক একটী প্রস্তর নির্মিত ছত্রের নিম্মে প্রতিষ্ঠিত ছিল। এই সকল ছত্রদণ্ডের টুক্রা এখনও স্থানে স্থানে বিদ্যমান। দক্ষিণাংশে

< • নম্বর ম*লির*ঃ

অবস্থিত একটা পাদপীঠে গুপ্তযুগে প্রচলিত অক্ষরে উৎকীৰ্ণ নিপি হইতে জানিতে পারা যায় যে 'নানাল' নামক এক বৌদ্ধ ভিক্ষু ইহার উপরে একটা মূর্ত্তি স্থাপন করিয়াছিলেন। এই লিপির দ্বারা এই মন্দির নির্মাণের ও এই সমস্ত মূর্ত্তি প্রতিষ্ঠার সময় নিরূপণ কয়াযায়। মন্দিরের উত্তর দিকের খোয়ার মেঝের উপরে স্মাবিক্কত একটী পোড়া মাটির ফলক (tablet) হইতে এই মন্দির-টীর পুনঃসংস্কারের সময় নির্ণীত হইয়াছে। এই ফল-কের উপরে আসীন বোধিসত্ত অবলোকিতেশ্বরের মূর্ত্তির উভয়পার্শ্বে খৃষ্টীয় অফ্টম বা নবম শতাব্দীর নাগরী অক্ষরে উৎকীর্ণ ''যে ধর্ম্ম হেতু প্রভবা. .'' মন্ত্রটী লিখিত আছে। মন্দিরের ভিতরের মেঝেতে পোতা ইফ্টক বেপ্লিড একখানা পাথর ব্যতীত কিছুই পাওয়া যায় নাই। ইহার উপর কোন মূর্ত্তি ছিল বলিয়া বোধ হয় না। সম্ভবতঃ ইহা অগ্নিকুণ্ড বা হোমকুণ্ড ছিল, কারণ খনন-কালে এই মন্দিরের ভিতরে ও বাহিরে ভস্মরাশি ও দক্ষকাষ্ঠ পা€য়া গিয়াছিল। ইহা ত্রাক্ষণদিগের অগি হোত যজের অবশেষ বলিয়া বোধ হয়।

উত্তরদিকের অংশ।

সার জন মার্শেল সাহেবের খননে উত্তরদিকের অংশে তিনটী প্রধান সজারামের ভগাবশেষ আবিষ্ণত হয়। এই সমস্ত সজারামে ভিক্ষু ও ভিক্ষুণীরা বাস করিতেন। এখনও অনেকগুলি সজারাম বোধ হয় ভূগর্ভে প্রোথিত
আছে; কারণ চীনদেশীয় পরিপ্রাজক হুয়েঙ-সঙ্কের
আগমনকালে মুগদাবে ১,৫০০ ভিচ্চু বাস করিতেন।
এই অংশের সজারামগুলি কুষাণবংশীয় শেষ রাজাদিগের
সময়ে নির্মিত। ধর্মচক্রজিনবিহার নির্মাণ না হওয়া
পর্যান্ত এই সজারামগুলি মাঝে মাঝে সংস্কৃত হইয়া
খুষ্টীয় দাদশ শতাব্দী পর্যান্ত ব্যবহৃত হইয়াছিল। ২,
৩ ও ৪ চিহ্নিত সজারামগুলি ১৬ হইতে ১৮ ফিট নিম্নে
আবিক্বত হইয়াছে।

কান্যকুল্বরাজ গোবিন্দচন্দ্রের বেছিরাণী কুমরদেবীর ধর্মাচক্রজিনবিহার নির্মাণের কথা ১৯০৭-৮ স্বন্ধীন্দের খননে আবিক্ষত একটা শিলালেখ [ডি (এল) ৯] হইতে জানিতে পারা যায়। বিহারটা প্রধান মন্দিরের ঠিক উত্তরদিকে অবস্থিত ছিল। ইহার আবিক্ষত অংশ পূর্বব হইতে পশ্চিমে ৭৬০ ফিট লম্বা। ইহার পূর্ববিদিকে ফুইটা উন্মুক্ত প্রাঙ্গণ এবং পশ্চিমদিকে একটা ছোট মন্দির আছে। এই মন্দিরে যাইবার দীর্ঘ স্থুড়ঙ্গ পথটাও বাহির হইরাছে। বিহারটা ৪' ৪" চওড়া ইম্ফকনির্মিত প্রাচীর ছারা বেপ্তিত ছিল। প্রাচীরের দক্ষিণাংশ আবিক্ষত হর্রাছে। উত্তর এবং পশ্চিম সীমার প্রাচীর এখনও আবিক্ষত হয় নাই। ইহা সম্ভবতঃ লুপ্ত হইয়াছে অথবা অংশবিশেষ পুনরুদ্ধার হইতে পারে।

রাণী কুময়দেবীর ধর্ম-চক্রজিনবিহার

এরূপ বিচিত্র ধরণে নির্ণ্মিত বৌদ্ধ ইমারত সম্ভত্ত দেখা যায় না। ইহার মধ্যস্থলে একটা সমচতুকোণ প্রাঙ্গণ। প্রাঙ্গণের তিন দিকে ইমারত এবং পশ্চিমদিক ইমারতগুলির মেঝে মধ্যপ্রাঞ্চণ অপেক্ষা প্রায় ছয় ফিট উচ্চ ছিল। পূর্বাদিকের ভিত্তির নীচের সকল কক্ষগুলি এবং উত্তর ও দক্ষিণ দিকের ঐরূপ কক্ষের কিয়দংশ পাওয়া গিয়াছে। ভিত্তিমূলের (plinth) ভিতর ও বাহিরের প্রাচীর কারুকার্য্যথচিত ইফ্টকে নিশ্মিত। এই কারুকার্য্যের নমুনা প্রাঙ্গণের দক্ষিণ-পূর্বে কোণের ভিত্তিমূলে পরিষ্কার দেখা যায়। উপরিস্থ কক্ষগুলি লুপ্ত ইইয়াছে তবে ধ্বংসাবশেষ হইতে তাহা-দিগের আকার কতকটা অনুমান করা যায়। উপরের গৃহগুলির দেওয়ালের ভিত্তিমূলের সমস্ত্রে ছিল এইরূপ অনুমান করিলে সমস্ত ইমারতটীর আকার ও গঠনপ্রণালী বুঝিতে পারা যায়। এই ইমারতে ব্যবহৃত অনেক প্রস্তরখণ্ড ভিতরের প্রাঙ্গণে প্রাপ্ত হওয়াঁয় মনে হয় বাব জ্বগৎসিংহ খনন কালে এই ইমারতটী আবিদ্ধার করিতে পারেন নাই। সম্ভবতঃ মধ্যপ্রাঙ্গণের তিনদিকে তিনটী অল্ল পরিসর অলিন্দ ছিল। অলিন্দের ছাদ প্রস্তরস্তম্ভের উপুরে ব্রক্ষিত ছিল এবং অলিন্দের প্রত্যেক কোণে সমচতুষ্কোণ ক্ষুদ্র কক্ষ ছিল। প্রস্তরস্তত্তের অধিষ্ঠান (base-stone) হইতে বুঝিতে পারা যায় যে স্তম্ভ ও

অর্দ্ধোন্তির স্তম্ভগুলি (pilaster) প্রাচীর গাত্রে নিবিষ্ট ছিল। এই বারান্দাটী প্রায় সাত ফিট প্রশস্ত এবং ইহার ছাদ বড় বড় প্রস্তরখণ্ডে নির্ম্মিত ছিল। উত্তর দিকের ধ্বংসাবশেষের মধ্যে এই সকল প্রস্তর রাথা আছে। প্রত্যেকটিতে এক একটা পদ্ম খোদিও আছে।

পূর্বদিকের অলিন্দে একটা সোপানগ্রেণী, একটা প্রবেশ কক্ষ এবং কয়েকটা প্রতিহার কক্ষ ছিল। বারান্দার কোণে সমচতুদ্ধাণ কক্ষগুলিতে এবং প্রতিহার কক্ষের প্রতি কোণে এক একটা অর্দ্ধোন্তিয় (pilaster) স্তম্ভ ছিল। এই সকল কক্ষের ছাদ স্তদৃঢ় করিবার জন্মই বাধ হয় এই অর্দ্ধোন্তিয় স্তম্ভগুলি নির্দ্ধিত হইয়াছিল। প্রকোষ্ঠের ছাদের মাঝখানকার একখানি পাথর [ডি (আই) ১১৭] সারনাথ মিউজিয়মের উত্তর্বদিকের বারান্দায় প্রদর্শিত আছে। কি উদ্দেশ্যে প্রাঙ্গণের আর ছইদিকের কক্ষগুলি নির্দ্ধিত হইয়াছিল তাহার কারণ নির্দ্ধান করা যায় না। সম্ভবতঃ এইগুলি দেবমন্দির ছিল, আর প্রাঙ্গণের দিকে প্রসারিত অলিন্দের কিয়দংশ সন্থাগার রূপে (hall of audience) ব্যবহৃত হইত।

ভিতরের প্রাঙ্গণটী উন্মৃক্ত। ইহার মেঝে পাকা ও কাঁকর-চুণ দিয়া মাজা। এই প্রাঙ্গণের উত্তর-পূর্বব কোণে একটা প্রাচীরবেপ্লিত কৃপ (ব্যাস ৫') আছে। কৃপটী মন্দিরের সমসাময়িক, কিন্তু মধ্যবর্তী প্রাঙ্গণে বাইবার সোপানশ্রেণীটী পরে নির্মিত হইয়াছে।

প্রধান মন্দিরের পূর্ব্বদিকের প্রাঙ্গণ চুইটী পূর্ব্ব হইতে পশ্চিমে ১১৪ ও ২৯০ ফিট লম্বা এবং মন্দিরের প্রবেশপথ হইতে দেখা যায়। প্রথম প্রাঙ্গণটীর মেঝে বেলে পাথর বাঁধান। তাহার কিয়দংশ যথান্তানে পাওয়া গিয়াছে, কিন্তু তাহার উপরে কোনরূপ কারুকার্য্যের চিহ্ন নাই। নক্সায় (চিত্র ১) প্রথম ও দ্বিতীয় তোরণ (First Gateway and Second Gateway) রূপে বর্ণিত ই**মারত চুইটা** এই প্রাঙ্গণের শোভাবর্দ্ধন করিত। দ্বিতীয় তোরণটী প্রথম ভোরণ অপেক্ষা রহদাকার এবং প্রভ্যেক তোরণের বহির্দেশে প্রতোলী (bastion) ও প্রতিহার গৃহ ছিল। প্রথম তোরণের উত্তরদিকের প্রতোলী ভাল অবস্থায় পাওয়া গিয়াছে কিন্তু দ্বিতীয় তোরণের ভিত্তি মাত্র অবশিষ্ট আছে। ভূমি হইতে আট ফিট নীচে এই ভিত্তির প্রথমস্তর থাকায় অতুমান হয় যে ইহার উপরে একটা স্বতি উচ্চ ইমারত ছিল। এখন ইহার সামাস্ট্রই অবশিষ্ট আছে। উভয় তোরণই ধর্মচক্রজিনবিহারের **ক্ষায়**ু একই উপাদানে এবং একই বীতিতে নির্দ্মিত হ**ই**য়াছিল। সম্ভবতঃ আর একটী রুহত্তর তোরণ এবং **এক** বা একাধিক প্রাঙ্গণ আরও পূর্ববদিকে ছিল।

হুড়ক যুক্ত ৰশির।

পশ্চিমাংশের সমস্ত জ্বামি ধর্মচক্রজিনবিহারের সীমাভুক্ত। এই দিকে বিতীয় সংখ্যক সজারাম ব্যতীত আর
একটী ভূগর্ভনিহিত গৃহ আবিষ্কৃত হইয়াছে। ১৯০৭-৮
খুক্টাব্দে ইহার কতক অংশ বাহির হয় এবং তখন পয়ঃপ্রণালী বলিয়া অনুমিত হয়। কিন্তু ১৯২০ খুক্টাব্দের
খননে জানা গেল যে ইহা একটী কুক্ত ভূমধ্যস্থিত মন্দিরে
যাইবার পথ, লম্বায় ১৬০' ৯"।

এই স্থড়ঙ্গে সিঁড়ি দিয়া নামিতে হয়; ইহার মেঝে খোয়া দিয়া বাঁধান। সিঁড়ির শেষে প্রবেশ পথ, তাহার ছাদটা নীচু। স্থড়প্তের কতক অংশ প্রস্তরনির্দ্মিত, বাকিটা ৯"×৭"×১৯" মাপের ইফকনির্দ্মিত। ধর্ম্মচক্রজিনবিহার নির্মাণ কালেও ঠিক এই আকারের ইফক ব্যবহৃত হইয়াছিল। এই স্থড়গুটা ৬' উচ্চ এবং মোটের উপর ৩২' প্রশস্ত। প্রবেশহার হইতে ৮৭ ফিট দূরে পথটা একটা (১২' ৭" লক্ষা এবং ৬' ১০" চওড়া) কক্ষে পরিশত হইয়াছে। উপর হইতে এই কক্ষে নামিবার একটা স্বতন্ত্র সিঁড়ি এবং ছই পার্শ্বে ছইটা হার আছে। প্রাচীর গাত্রে বে সমস্ত কুলঙ্গী আছে তাহাতে বোধ হয় দিবাভাগে স্থড়ঙ্গটার অন্ধকার দূর করিবার ক্ষ্ম্ন প্রদেশিত। এই স্থড়প্তের ছাদ ব্রুদাকার প্রস্তর খণ্ডে নির্ম্মিত।

মন্দিরটী আকারে সমচতুকোণ, কিন্তু এখন কেবল
মাত্র ইহার প্রাচীরের ভিত্তিমূল অবশিষ্ট আছে।
আকারে মন্দিরটা পূর্ববর্ণিত বজুবারাহী মন্দিরের মত।
সম্ভবতঃ এই মন্দিরে কোন দেবমূর্ত্তি প্রতিষ্ঠিত ছিল,
কিন্তু কেহ কেহ অমুমান করেন ইহা ভিক্ষুগণের নির্দ্ধনে
ধ্যান করিবার জন্ম ব্যবহৃত হইত।

মোগল তুর্গে অনেক গুপ্ত পথ দেখিতে পাওয়া যায়।
মুদলমান আবির্ভাবের পূর্বের নির্দ্মিত এই একটা মাত্র
স্থাক্তর পাওয়া গিয়াছে। সংস্কৃত দাহিত্যে এরূপ গুপ্ত
পথ বা স্থাক্তরের ভূয়োভূয়ঃ উল্লেখ আছে। মহাভারতের
আদিপর্বের কথিত আছে যে পাওবগণ নিজ প্রাণ রক্ষা
করিবার জন্য এইরূপ গুপ্তপথ দিয়া জতুগৃহ হইতে
প্লায়ন করিয়াছিলেন।

ধর্মচক্রক্ষিনবিহারে তুইটা স্ত্রামূর্ত্তি [বি (এফ)৪-৫]
ব্যতীত এপর্যান্ত কোন দেবমূর্ত্তি পাওয়া যায় নাই।
বোধ হয় ইহারা গঙ্গা ও য়মুনার মূর্ত্তি (য়দিও তাঁহাদের
বাহন নাই)। এজন্য এই বিহারে কোন্দেবতা প্রতিষ্ঠিত
ছিল তাহা নির্ণয় করা কটিন। কিন্তু কুমরদেবীর
প্রান্তি পাঠে রায় থাহাতুর দয়ায়াম সাহনী অনুমান
করেন য়েইহা রাজ্ঞী কুমরদেবী কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত বৌদ্ধ
দেবতা বহুধারার মন্দির। সারনাথে আবিক্বত তিন্টী

বস্থারার [বি (এফ) ১৯-২১] মূর্ত্তি এই মন্দিরটীর সমসাময়িক। বর্ণনা অমুসারে বোধ হয় কুমরদেবী বে তাত্রপটে ধর্মচক্রজিনদেবের উপদেশ উৎকীর্ণ করাইয়া-ছিলেন তাহাও সম্ভবতঃ এই মন্দিরে রক্ষিত ছিল।

নিম্নলিখিত কারণে রায় বাহাছর দয়ারাম সাহনী
মহাশয় এই ইমারতটীকে কুময়দেবীর ধর্মচক্রজিনবিহার
বলিয়া সিদ্ধান্ত করেন:—ইহা সজ্ঞারাম হইতে পারে না
কারণ (১) ইহার আকার বিভিন্ন এবং একদিক সম্পূর্ণ
উন্মৃক্ত ; কিন্তু বৌদ্ধ সজ্ঞারামগুলি সাধারণতঃ চতুঃশালাজাতীয় অর্থাৎ চতুর্দ্ধিকে কক্ষ পরিবেপ্তিত। (২)
বাসোপযোগী স্থান ইহাতে কল্প; (৩) আর কোন
সজ্ঞারামে এরূপ তোরণবিশিষ্ট বিস্তৃত প্রাঙ্গণ বা অলম্কারপ্রাচুর্য্য দেখা যায় নাই! ছিতীয় তোরণের দক্ষিণদিকে
আবিদ্ধৃত কুময়দেবীর শিলালিপিতেও [ডি (এল) ৯]
ধর্মচক্রঞ্জিনবিহার নামধেয় ইমারত নির্দ্ধাণের কথা
উল্লেখ আছে।

এই বিহারটা নির্মাণ করিতে যেরপে শ্রম ও অর্থবার হটয়াছিল তাহা হইতে স্পান্টই বুঝা যায় যে ইহা কোন বিশিষ্ট ধনী অথবা রাজার কীর্ত্তি। কুমরদেবীর স্বামী মহারাজ গোবিন্দচন্দ্র স্বয়ং নিষ্ঠাবান্ হিন্দু হইয়াও তাঁহার অনুরোধে শ্রাবস্তী নগরের জেভবন সজারামের অধিবাসী বৌদ্ধভিক্ষ্গণের উদ্দেশে বে পাঁচ-খানি নিদ্ধর গ্রাম দান করিয়াছিলেন ইহাও রাজী কুমরদেবীর বৌদ্ধধর্মে অমুরক্তির বিশিষ্ট প্রমাণ। সারনাথে এই মন্দির প্রতিষ্ঠা তাহারই ফল।

বিভীর স্বর্গা**র** 'ম।

কুষাণযুগের শেষ ভাগে অথবা গুপ্তযুগের প্রারম্ভে নির্শিত তিন্টী সঞ্চারামের মধ্যে দিতীয় সংখ্যক সঞ্চা-রামটা ধর্মচক্রজিনবিহারের পশ্চিমদিকে ধ্বংসাবশেষের নিম্নের আবিষ্ণৃত হয়। ইহার পশ্চিম প্রাচীরই মুগদাবের পশ্চিম সীমা। ইহার দেওয়ালের বর্ত্তমান উচ্চতা ভিত্তি হইতে তিন বা চার ফিটের অধিক হইবে না এবং স্থানে স্থানে অংশবিশেষ একেবারে বিলুপ্ত হইয়াছে। এই ইমারতের নক্সা কিটো সাহেব কর্ত্তক উৎখাত সঞ্চারামের অমুরূপ। এ পর্যান্ত খননে পশ্চিমদিকে নয়টী কক্ষ, দক্ষিণ-পূর্বব কোণে ছুইটা কক্ষের কিয়দংশ, দক্ষিণ ও পশ্চিম দিকের দালানের অধিকাংশ এবং দক্ষিণাংশের ছুইটা ঘর পাওয়া গিয়াছে। পূর্ববদিকের বারান্দায় একটা অস্বায়ী রন্ধনশালা ছিল এবং তাহাতে একটা ইষ্টকনিৰ্ম্মিত অনুচ্চ বেদী ও ২৷৩টী ইষ্টকনিৰ্ম্মিত উনান দেশিতে পাওয়া যায়; কিন্তু মাটির গামলা ও হাঁডী স্তুতীত আর কোন তৈজসপাত্র পাওয়া যায় নাই। এই সঞ্জারামের আঙ্গিনার মাপ পূর্বে হইতে পশ্চিমে

৯০' ১০" এবং খননে অবগত হওয়া যায় যে ইহার
বহির্ভাগের মাপ দৈর্ঘ্যে প্রায় ১৬৫' ছিল। পশ্চিমদিকের ঘরগুলির মধ্যে দক্ষিণদিকের কোণ হইতে
ষষ্ঠ কক্ষটী সর্বাপেক্ষা রহৎ। খনিত অংশে বারান্দার
একটাও স্তম্ভ পাওয়া যায় নাই, তবে অনুমান হয় যে
সেগুলি তৃতীয় ও চতুর্থ সঞ্জারামের স্তম্ভের মতন ছিল।
পশ্চিম বারান্দার দেওয়ালের দক্ষিণ অংশের ছুইটী স্তম্ভের
অধিষ্ঠান (base-stone) পাওয়া গিয়াছে।

সার জন মার্শেল সাহেবের খননে ইহার নিম্নে আর একটা পুরাতন সজারামের চিহ্ন পাওয়া যায়। এই প্রাচীনতর ইমারতটা কোন সময়ে নির্মিত হইয়াছিল তাহা স্থির করা কঠিন। ইহার আরও নিম্নে কোন ইমারত আছে কি না তাহাও বলা যায় না।

কুমরদেবীনির্দ্মিত মন্দিরের পূর্বদিকে তৃতীয় সজ্বারাম অবস্থিত। সারনাথে আধিক্ষত ইমারতের মধ্যে এইটীই সর্বাপেক্ষা স্থরক্ষিত। এই ইমারতটী দ্বিতীয় সজারামের অমুরূপ। ইহার দক্ষিণ দিকের চারিটী কক্ষ্ণ, পশ্চিম দিকের কক্ষপ্রেণী, ভিতরের প্রাঙ্গন এবংবারান্দার কিয়দংশ বাহির হইয়াছে। পশ্চিম দিকে সাতটী মাত্র কক্ষ্ণ থাকায় অমুমান হয় যে একতালায় ২৪টী কক্ষ্ ছিল। এই দিকের বাছিরের দেওয়াল ১০৯ ফিট ৬ ইঞ্চি

তৃতীর সক্রারাম।

লন্ধা। এই সজারামটা বোধ হয় ছিতল বা ত্রিতল ছিল, কিন্তু উপরে উঠিবার সিঁড়ি এখনও আবিদ্ধার হয় নাই। প্রাচীরগুলি প্রায় ১০ ফিট উচ্চ। পশ্চিম দিকে বাহিরের দেওয়াল ৫২ ফিট এবং দক্ষিণ দিকে ছয় ফিটের অধিক চওড়া। বারান্দাটা প্রায় ১১ ফিট চওড়া এবং ইহার ছাদ প্রাক্ষণের দিকে প্রস্তরন্তরের উপরে এবং ভিতরদিকে প্রাচীরে সংলগ্ন অর্দ্ধান্তির স্তন্তের উপরে এবং ভিতরদিকে প্রাচীরে সংলগ্ন অর্দ্ধান্তির স্তন্তের উপরে অবং ভিতরদিকে প্রাচীরে সংলগ্ন অর্দ্ধান্তির স্তন্তের উপরে স্থাপিত ছিল। এই সমস্ত স্তস্ত বা অর্দ্ধান্তির স্তন্তের শীর্ষভাগ (capital) চতুর্বান্ত্রিশিক্ট (bracket-capital)। কুমরদেবী-নির্দ্ধিত মন্দিরের প্রাচীর এই ইমারতের পশ্চিমদিকের পঞ্চম কক্ষটার উপর দিয়া গিয়াছে এবং সেটি হক্ষা করিবার জন্ম ভাহার নিম্নে একটা নৃতন দেওয়াল দেওয়া হইয়াছে।

প্রকোষ্ঠগুলির হারের উচ্চতা ৬ ৭ এবং প্রস্থ ৪ ২ । কাঠের দরজাগুলি পাওয়া যায় নাই। তৃতীয় নম্বর গৃহের দরজার কপালীটা (lintel) জীর্ণাবস্থায় পাওয়া গিয়াছিল। বর্ত্তমানকালে তৎস্থানে নৃতন কাঠ দেওরা হইয়াছে। এই কপালীটীর উপরকার কারুকার্য্যখোদিত ইস্টকগুলি বিশেষ উল্লেখযোগ্য। অধিকাংশ গৃহে গবাক্ষ ছিল এবং তাহাতে প্রস্তরনির্মিত জাফরি ছিল। এই প্রকার তুইখানি জাফরি [ডি (ঈ) ২ ও ৪] পাওয়া গিয়াছে। কক্ষের ভিতরদিকের ইফুকগুলি মহুণ নহে। বোধ হয় দেওয়ালে আন্তর (plaster)
ছিল, যদিও বর্ত্তমানে তাহার কোন চিহ্ন নাই। এই
কক্ষের পূর্বিদিকের ঘরটা সজারামের প্রবেশ পথ।
কুমরদেবীর মন্দিরের প্রথম তোরণটা রক্ষার্থে ইহার
পূর্বাংশ খনন করা হয় নাই। দক্ষিণদিকের তৃতীয়
কক্ষের পশ্চাতের কক্ষ্টী ১৭ ফিট পর্যান্ত খনন করা
হইয়াছিল। এই কক্ষ্টীর কোন প্রবেশ্বার না থাকায়
মনে হয় ইহা সম্ভবতঃ ভাগুার অথবা উপরের কোন
ঘরের ভিত্তি ছিল।

এই স্ক্রারামের আঙ্গিনা, বারান্দা এবং কক্ষের মেঝে পাতঞ্চি (laid flat) ইটে গাঁথা। প্রাক্রণের জল-নিকাশের জন্ম পশ্চিম কোণে একটা পয়ঃপ্রণালী আছে। এই প্রণালীর মুখে একখানি পাথরের ঝাঁঝরি আছে, ১৯২২ সালের খননে জানা যায় যে এই পয়ঃপ্রণালীটা তৃতীয় সংখ্যক সংজ্ঞারাম অতিক্রম করিয়া পশ্চিম দিকে গিয়াছে। এখন ইহার শেষাংশ কুমরদেবীর মন্দিরের ধ্বংসাবশেষের নিম্নে প্রোথিত আছে।

এই প্রাচীন সজারাম হইতে ছুইখানি মর্ম্মর প্রস্তরে খোদিত চিত্রফলকের (bas-relief) অংশ ব্যতীত **যু**গ নির্দ্ধারণোপযোগী আর কোনও বিশেষ চিহ্ন পাওয়া যায় নাই। ইহা বৃদ্ধদেবের সম্বোধিলাভের চিত্রের অংশ। কারুকার্য্য দেখিয়া অনুমান হয় যে উক্ত চিত্রফলকগুলি কুষাণযুগের শেষভাগে খোদিত হইয়াছিল।

চতুর্থ সজারাম।

উপরে উঠিয়া একটু দক্ষিণদিকে অগ্রসর হইলে প্রথম সজারামের প্রথম তোরণ দৃষ্ট হয়। এখান হইতে আর একটু পূর্বব দিকে জমির ১৫ ফিট নিম্নে চতুর্থ সজা-রামটী অবস্থিত। ১৯০৭-৮ খৃষ্টাব্দে এই সঞ্চারামের উত্তর-পূর্ব্ব কোণে পূর্ব্বদিকস্থ ছুইটি কক্ষ এবং পূর্ব্ব ও উত্তরদিকের বারান্দার কিয়দংশ আবিষ্ণৃত হইয়াছে। তারপর উত্তরদিকের চারিটা কক্ষ ব্যতীত আর কিছুই বাহির হয় নাই। এই সজারামের অধিকাংশ কুমরদেবীর মন্দিরের দক্ষিণ সীমানার প্রাচীরের দক্ষিণদিকে এখনও প্রোথিত রহিয়াছে। ভিতরের আঙ্গিনার চারিদিকের ৰারান্দার কয়েকটা স্তম্ভ শায়িত অবস্থায় পাওয়া গিয়াছিল; এখন সেগুলি পুনরায় যথাস্থানে স্থাপিত হইয়াছে। এইগুলি তৃতীয় সঞ্জারামের স্তন্তের অনুরূপ। বারান্দাটী ৭' ৬" হইতে ৭' ১০" চওড়া। আঙ্গিনার মেৰে ইফ্টক নির্দ্মিত এবং উত্তর-পূর্বব কোণে জলনিকা-শের প্রণালীর দিকে কিঞ্চিৎ ঢালু।

্রত্ত সজ্ঞারামের পূর্ববিদকের কক্ষগুলির পশ্চাদভাগে একটা বৃহদাকার প্রস্তর নির্ম্মিত শৈবমূর্ত্তির পাদ পীঠ আছে। বৌদ্ধ সজারামটীর সহিত এই মূর্ত্তিটীর [বি (এচ) ১;
চিত্র ৮ খ] কোনও সম্বন্ধ নাই, কারণ ইহা আমুমানিক
১০০০ খৃষ্টাব্দে নির্দ্মিত। ঐ সময়ের বহু পূর্বের উক্তন
সঞ্জারাম ভূপ্রোথিত হইয়া গিয়াছিল। সারনাথের এই
অংশে কয়েকটী লোহনির্দ্মিত তৈজসপাত্র ছাড়া উল্লেখযোগ্য আর কোন নিদর্শন পাওয়া যায় নাই। এই
তৈজসপাত্রগুলি সঞ্জারামের ধাংসের সমসাময়িক।

তৎপরে বিতীয় তোরণ হইয়া দক্ষিণদিকে অগ্রসর হইলে ধামেক স্থূপের উচ্চ শীর্ষদেশ নয়নপথে পতিত হয়। এই স্থূপের চতুর্দ্দিকে মেজর কিটো সাহেব কর্তৃক আবিষ্কৃত অনেকগুলি কক্ষ, স্থূপাদি এখন লুপ্ত হইয়াছে। উত্তরদিকের ইমারতগুলি ১৯০৭-৮ খৃষ্টাব্দে বাহির হয়। ইহাদের নির্মাণকাল গুপুর্গের শেষভাগ হইতে আরম্ভ করিয়া খৃষ্টায় দশম হইতে বাদশ শতাব্দী পর্য্যন্ত । এই সকল স্থূপ ও ভজনাগার প্রভৃতি ইফকনির্মিত। খনন চিত্রে এই স্থানের ৭৪ সংখ্যক স্থূপের ভিত্তিটী বিশেষ উল্লেখযোগ্য; তবে পরবর্তী কালের আর একটী ইমারতের নিম্নে ইহা এখন প্রোথিত আছে।

পূর্বেবালিখিত কাষ্ণকুজাধিপতি গোবিন্দচন্দ্রের বৌদ্ধ-রাজ্ঞীর প্রশস্তিখানি [ডি (এল) ৯] এই অঞ্চলেই বাহির হয়। এই লিপির প্রথম ছুইটী শ্লোকে বস্তুধারা এবং চন্দ্রকে আহ্বান করা হইয়াছে এবং তৎপরবর্তী শ্লোকে কুমরদেবী ও গোবিন্দচন্দ্রের বংশাবলীর উল্লেখ আছে। একবিংশ শ্লোকে একটা সম্প্রারাম নির্ম্মানের সংবাদ পাওয়া যায়। ইহার পরবর্তী ছুইটা শ্লোক পাঠে অবগত হওয়া যায় যে কুমরদেবী এক খানি তাত্রপটে বুদ্ধদেবের ধন্মচক্রপ্রবর্ত্তনসূত্র খোদিত করাইয়াছিলেন; তিনি অশোক নির্দ্মিত ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তক বৃদ্ধ মূর্ত্তিটীর পুন:সংস্কার করেন। এই শ্লোকগুলির কবি শ্রীকুগুর রচয়িতা এবং এই লিপির শিল্পী বামন। এই শ্রেশন্তি বাজীত এখানে তিনটা বৌদ্ধমূর্ত্তি [বি (সি) ২ ও ৩৫ এবং বি (জি) ৮] পাওয়া গিয়াছিল। এই মূর্ত্তিগুলি বোধ হয় পুরাকালে ধানেক স্থূপের কুলঙ্গীতে খ্রাপিত ছিল।

ধানেক গুণ।

সারনাথের স্থাপত্য নিদর্শন সম্হের মধ্যে ধামেকস্থ (চিত্র ৪) বিশেষ প্রসিদ্ধ । "ধামেক" নামটা সংস্কৃত "ধর্শেক্ষা" শব্দের অপল্রংশ। বর্ত্তমান সময়ে কৈন মন্দিরের পাকা মেঝে হইতে এই স্তৃপটীর উচ্চতা ১০৪ ফিট এবং ভিত হইতে ১৪০ ফিট। ধামেক স্থূপের নিম্নাংশের বাস ৯০ ফিট এবং তাহা খুব দৃঢ়ভাবে নির্মিত। প্রস্তর্থগুগুলি লোহকীলক ঘারা স্থুদৃঢ়ভাবে আবদ্ধ। স্থূপের নিম্মভাগ প্রস্তর নির্মিত এবং উপরিভাগ ইফক-নির্মিত। পূর্বেব উপরাংশের বর্হিভাগেও প্রস্তর গাঁথনী ছিল। অনুমান হয় ১৭৯৪ খৃষ্টাব্দে জগৎসিংছের লোকেরা এই প্রস্তরগুলি লইয়া যায়। স্তৃপের নিদ্ধাংশ হইতে অপস্ত প্রস্তরগুলি প্রত্তত্ত্বিভাগ কর্তৃক পুনরায় সংযোজিত হইয়াছে।

স্থার ভিতিমূলে আটটী মুখ বাহির হইয়া আছে।
ইহাতে আটটী কুলঙ্গী ও পাদপীঠ বর্জমান। প্রত্যেক
কুলঙ্গীতে এক একটী মূর্ত্তি স্থাপিত ছিল। এই অংশে
প্রাপ্ত তিনটী আসীন মূর্ত্তি [বি (সি) ২ ও ৩৫ এবং বি
(ডি) ৮] সম্ভবত: এই স্থূপের কুলঙ্গীতে নবম কিম্বা
দশম শতাব্দীতে স্থাপিত ছিল। প্রথমটী গোতমবুদ্ধের
সম্বোধির মূর্ত্তি, বিতায়টী তৎকর্ত্বক ধর্মচক্রপ্রবর্তন বা
সারনাথে প্রথম ধর্মপ্রচারের মূর্ত্তি এবং তৃতীয়টী
বোধিসত্ব অবলোকিতেশ্বরের মূর্ত্তি। অবশিষ্ট পাঁচটী
মূর্ত্তি এখনও পাওয়া যায় নাই; এতঘাতীত এই সমস্ত
কুলঙ্গীতে পূর্ববর্ত্তী যুগে যে সমস্ত প্রাচীন মূর্ত্তি

ন্তুপমূলের নিম্নাংশ স্থাবিস্তৃত নক্সায় পরিপূর্ণ। নক্সা (চিত্র ৯) দেখিয়া বোধ হয় যে স্তৃপটী গুপুরুগে নির্দ্মিত। ইহাতে ব্যবহৃত ইফ্টকের জাকারই তাহার প্রমান। ফাপ্ত সন সাহেব ইহাকে খৃষ্টীয় একাদশ শতাব্দীর ইমারত রূপে বর্ণনা কয়িয়াছেন এবং ওরটেল সাহেব বলিয়াছেন সপ্তম শতাব্দীর মধ্যভাগে হুরেও-সঙ্বের রারাণসীতে অবস্থান কালে ইহার অস্তিত্ব ছিল না। এই স্তৃপটী যে পরবর্তা যুগের ইহা অসুমান করিবার যথেষ্ট কারণ বিদ্যমান নাই। ইহার মধ্যে খুষ্টীয় ষষ্ঠ বা সপ্তম শতাব্দীর অক্ষরে লিখিত "যে ধর্ম . . " মস্ত্রযুক্ত একখণ্ড প্রস্তুর আবিদ্ধৃত হইয়াছে। ১৮০৫ সালে জেনারল কানিংহাম এই স্তৃপের উপর হইতে আন্দাজ ১০ ফিট নীচে এই প্রস্তর্বপণ্ড পাইয়াছিলেন। এখন ইহা কলিকাতা মিউজিয়নে আছে। সন্তবতঃ স্তৃপটীর পুনঃ সংস্কারের সময় ইহা ভিতরে প্রোধিত হইয়াছিল।

স্থৃপগাত্রে খোদিত অসম্পূর্ণ চিত্র দেখিয়া অনুমান হয় যে স্থৃপটা সম্পূর্ণরূপে নির্দ্ধিত হয় নাই। এইটা এইস্থানের সর্বপ্রাচীন ইমারত নহে। স্থূপের ভিত্তি ইতে জেনারল কানিংহাম যে বৃহদাকারের ইফক পাইয়াছেন তাহা খৃষ্টপূর্বর তৃতীয় এবং দিতীয় শতাব্দীর ইমারতে ব্যবহৃত হইত। এই ইফ্টকগুলি তৎকালে নির্দ্ধিত আদিম ইমারতে ব্যবহৃত হইয়াছিল। সেই ইমারতটা কিরপ ছিল তাহা স্থির করিবার উপায় নাই। মন্তব্ত: সম্রাট অশোক গোতমবুদ্ধের স্মারক চিহ্ন স্ক্রপ্র এই স্থানে একটা স্থৃপ নির্দ্ধাণ করাইয়াছিলেন। চীনদেশীয় পরিব্রাক্ষক হয়েঙ্ক-সঙ্ক বোধ হয় বারাণসী

আসিয়া এই স্তৃপটী দেখিয়াছিলেন, কিন্তু তিনি বে সমস্ত ইমারতের বর্ণনা করিয়া গিয়াছেন তাহার কোনটার সহিত ইহার সাদৃশ্য নাই।

ধানেক ভূপের কিঞ্চিৎ পশ্চিমে মেজর কিটো সাহেব পঞ্চম সংখ্যক সঞ্জারামটা আবিকার করেন। অনেকগুলিখল ও ডাঁটি প্রাপ্ত হওয়ায় এই ইমারভটীকে তিনি রোগীনিবাস (hospital) বলিয়া নির্দ্দেশ করেন। তাঁহার এ ধারণা আন্তিমূলক। ইহা একটা বৌদ্ধ সক্রারাম এবং ইহার নির্দ্ধাণ কাল অন্টম বা নবম শতাব্দী। ইহার নিম্নে গুপ্ত সময়ের স্থাপত্য চিহ্ন পাওয়া গিয়াছে।

পঞ্চ সজ্বারাম ৷

ধামেক স্থূপের অদ্রে আধুনিক যুগে নির্ম্মিত একটা জৈন মন্দির আছে। এই মন্দিরটা প্রাচীর বেপ্তিত এবং ইহার পূর্ববিদকের রহৎ আজিনা ধামেক স্তূপ পর্যান্ত বিস্তৃত। ১৮২৪ খুফ্টাব্দে জৈন ধর্মাবলম্বী দিগম্বর সম্প্র-দায়ের একাদশ তার্থক্ষর শ্রীঅংশনাথের উদ্দেশ্যে এই মন্দিরটা নির্মিত হয়। এখানে কোন প্রত্ন নিদর্শন নাই।

জৈন মন্দির।

## চতুর্থ অধ্যায়।

## মিউজিয়ম।

মতণে রক্ষিত জৈনও ত্রাহ্মণ্য মূর্তি। জৈন মন্দিরের পশ্চিমে একটা খোলা মন্তপ দৃষ্ট হয়। সারনাথে আবিদ্ধৃত নিদর্শনগুলি সংরক্ষণের জম্ম ওরটেল সাহেব ১৯০৫ খৃষ্টাব্দে এই মন্তপ নির্মাণ করেন। এই মূর্ত্তিগুলি এখন নূতন মিউজিয়ম গৃহে স্থানাস্তরিত হইয়াছে। নিকটবর্তী অস্থান্ম স্থান হইতে প্রাপ্ত রাহ্মণ্য ও জৈন মূর্ত্তিসমূহ এখন এই মন্তপে রক্ষিত আছে। এ মূর্ত্তিগুলির প্রাপ্তি স্থান মেজর কিটো কর্তৃক সত্তর বৎসর পূর্বের অঙ্কিত একখানি চিত্রগ্রন্থ (Volume of Manuscript Drawings) হইতে নির্মারিত হইষাছে।

রায়বাহাত্তর শ্রীযুক্ত দয়ারাম শাহনী প্রণীত মিউজিয়-মের তালিকা গ্রান্থে (Catalogue) এই সমস্ত মূর্স্তি সবিস্তারে বর্ণিত আছে। নিম্নে কয়েকটী বিশিষ্ট মূর্ত্তির পরিচয় দেওয়া হইল।

অসম্পূর্ণ যমুনা দেবীর মূর্ত্তিটা (জি ২) বোধ হয়

মশুপে প্রদর্শিত মূর্ত্তিগুলির মধ্যে সর্বাপেক্ষা প্রাচীন।

ইহা ৩' ৭২'' উচ্চ এবং প্রবেশপথের সম্মুখে রক্ষিত। যমুনা

কচ্ছপের উপরে দণ্ডায়মানা। তাঁহার মুখ**মণ্ডল** ভাঙ্গিয়া গিয়াছে। পরিহিত শাতী চরণগ্রন্থি পর্য্যস্ত নামিয়াছে। দেহের উর্জ্ভাগ অনাহত, কিন্তু বর্তুল কর্ণাভরণ, হার, বাজু এবং অস্থান্ত অলঙ্কারে পরিশোভিত। দেবী হস্তে পুষ্পমাল্য (?) ধারণ করিয়া আছেন। তাঁহার বাম ভাগে একজন উপাসক নতজাতু হইয়া অবস্থিত; দক্ষিণে একটা স্ত্রীমূর্তি চামর বাজন করিতেছেন, আর একটু দক্ষিণে আর একটা স্ত্রীমূর্ত্তি দেবীর মস্তকে ছত্র ধারণ করিয়া আছেন; ছত্রের উপরিভাগ লুপ্ত। পশ্চাতে একটী মস্তকবিহীনা রমণী ডালা হস্তে দণ্ডায়মান। প্রস্তর মূর্ত্তির ঠিক দক্ষিণে একটা পুরুষের পদ এবং তদপেক্ষা ক্ষুদ্র আকৃতির একটা স্ত্রীলোকের পদ দেখা যায়। পাদপীঠের সম্মুখে কচ্ছপের পিছনে একটা কুক্ত অনঙ্গ (?) মূর্তি। তাহার দীর্ঘ লাঙ্গুল প্রস্তরখণ্ডের একদিক হইতে অপর দিক পর্য্যস্ত বিস্তৃত। কারুকার্য্যে শিল্পীর শক্তির বিশেষ পরিচয় পাওয়া যায়। ইহা গুপ্ত সময়ের নিদর্শন। গাজীপুর জেলায় ভিট্রী নামক স্থান হইতে এই মূর্ত্তিটী আনীত হয়।

আর একটা প্রস্তরখণ্ডে (জি ৩৩; উচ্চতা ২' ২", প্রস্থ ১' ১১") শ্রীরামচন্দ্রের সেতুবন্ধ চিত্রিত আছে। এই নিদর্শনটীও গুপ্ত সময়ের বলিয়া অনুমিত হয়। প্রস্তরতীর উপরিভাগে [মস্তকবিহীন] রামচন্দ্র পর্বতো-পরি আসীন; তাঁহার বাম হস্তে কার্ম্ম্ক। পশ্চান্তাগে দণ্ডায়মান পুরুষমূর্ত্তিটী লক্ষ্মণ; সমুখের পুরুষমূর্ত্তিটী স্থ্রীব এবং তাহার পশ্চাতে হমুমান। প্রস্তরতীর স্বাবিশ্বাংশ ব্যাপিয়া মৎস্ত, কুন্তীর, শল্প ইত্যাদি সামু-দ্রিক জন্তু এবং বানর জাতীয় যোদ্ধৃগণ অবস্থিত। বান-রেরা সেতু নির্মাণের জন্ত শিলাখণ্ড বহন করিতেছে।

মধ্যযুগের অন্তাম্থ নিদর্শনের মধ্যে জি ৩৮ সংখ্যক সর্দলটা (দৈব্য ৮ ৩") বিশেষ প্রণিধান যোগ্য। ইহা তিনটা অংশে (panel) বিভক্ত। মধ্য অংশে (panel) দেবীপ্রী একথানি আসনে এক চরণের উপর অন্থ চরণ স্থাপন করিয়া উপবিষ্টা। তাঁহার চারিটা বাহু। নিম্ন বামহন্তে কমগুলু এবং নিম্ন দক্ষিণহন্তে অভয়মুদ্রা; উপরের ছই হন্তে পদ্ম এবং তত্বপরিস্থিত ছইটা হস্তী দাঁড়াইয়া দেবীর মন্তকে জলবর্ষণ করিতেছে। ফলকের দক্ষিণ প্রান্তে চতুর্ভূজ গণেশের মূর্ত্তি। তাঁহার নিম্ন দক্ষিণহন্তে খজা; নিম্ন বামহন্তে মিন্টান্নপাত্র এবং উপরের ছই হন্তেই পুপ্রা। তৃতীয় অংশে (panel) চতুর্ভুজা বাগ্দেবী সরস্বতীর মূর্ত্তি বিরাজমানা। দেবী বীণাবাদনরতা। তাঁহার উপরের দক্ষিণ হন্তে একটা পুপ্রাক্তিরক এবং নিম্ন বামহন্তে একখানি পুন্তক। তাঁহার

ষাহন হংস নীচে বাম কোণে উৎকীর্ণ রহিয়াছে। এই তিন্টা অংশের (panel) মধ্যবর্ত্তী নিম্ন অংশ (panel) মুইটাতে নবগ্রহ অন্ধিত আছে। মন্দিরঘারের সর্দলে এইরূপ নবগ্রহ মূর্ত্তি সচরাচর অন্ধিত দেখা যায়। কেতুকে রাছর উপরে বসাইয়া সামঞ্জম্ম বজায় রাখা হইয়াছে। পুরাণামুসারে কেতুর চিহ্ন তাহার কুণ্ডলীকৃত লাঙ্গুল এবং রাছর মস্তক ও ছই বাছ তাহার সমস্ত শরীরের পরিচায়ক, কেন না এই ছই অঙ্গই অমৃতপানে অমর হইয়াছিল। বাকী অঙ্গগুলি বিফুচক্রে খণ্ড খণ্ড হইয়া নাশ প্রাপ্ত হয়। দক্ষিণ অংশে (panel) সূর্য্যের মূর্ত্তি। তাহার ছইটা হস্ত; প্রতি হস্তে একটা পূর্ণবিক্ষিত পদ্ম। পদম্বয়ের মধ্যে পত্নী ছায়া অবস্থিতা। তাহার বাম হস্তে জলপাত্র এবং দক্ষিণ হস্তে অভয়মুক্রা। মধ্যভাগে বৈঞ্কবীমূর্ত্তি থাকায় ফলকটা যে বিষ্ণু মন্দিরে ছিল তাহা নিঃসন্দেহে অসুমান করা যাইতে পারে।

এই মগুপে প্রদর্শিত জৈন মৃত্তির মধ্যে ছুইটা বিশেষ উল্লেখযোগ্য। প্রথমটা একটা জৈন চতুমুখ (জি ৬১; উচ্চতা ২'১০

শুলে বাম চৌমুহাজী এবং প্রাচীন নাম সর্বতোভদ্রিকা। ইছার চারিদিকে চারিটা জৈন তীর্থক্ষরের মৃত্তি আছে:—

- ১। মহাবীরের [শিরোহীন] নগ্ন দগুরিমান মূর্তি; উভয় পার্শ্বে এক এক জন জিন আসীন। মহাবীরের চিহ্ন বা লাঞ্ছন সিংহ পাদপীঠে খোদিত আছে।
- ২। আদিনাথের নগ্ন দণ্ডায়মান মৃত্তি; ইঁহার চিহ্ন রুষ পাদপীঠে উৎকীর্ণ আছে।
- গান্তিনাথের নগ্ন মৃতি; ইহার চিহ্ন মৃগ
   পাদপীঠে বর্ত্তমান।
- ৪। শেষ দিকে অজিতনাথের উলঙ্গ মূর্তি; ইঁহার চিক্ত হস্তী। পাদপীঠে ছুইটা হস্তীর মাঝখানে একটা চক্র বিদ্যমান।

এই চতুমূখ প্রস্তরখানি পূর্বের কাশীর কুইন্স কলেজে রক্ষিত ছিল।

দ্বিতীয় জৈন মূর্তিটী (জি ৬২) শ্রীঅংশনাথের নগা মূর্ত্তি
(উচ্চতা ১' ৩ৄ ", প্রস্থ ১' ১")। ছই পার্শ্বে ছই জন
পরিচারক। জিনের মন্তক নাই। বক্ষে শ্রীবংশচিহ্ন
অন্ধিত। ইহার পাদপীঠে লাঞ্ছন গণ্ডার খোদিত রহিয়াছে। এই মূর্ত্তিটী গুপুরুগের। ইহাও কুইন্স কলেজ
ইইতে আনীত হইয়াছে।

সারনাথ মিউ জিয়ম ।

প্রাচীন মুগদাবের উচ্চ ভূমি হইতে কিয়দ্রে রাস্তার অপর পার্থে নৃতন মিউজিয়ন নয়নগোচর হয়। ১৯০৪-৫ খুটাব্দে খনন কার্য্য আরম্ভ হইবার পরই সার জন মার্শেল সাহেব এই মিউজিয়নটা নির্মাণের প্রস্তাব করেন। তদানীন্তন ভারত সরকারের স্থাপত্য বিশারদ (Consulting Architect) র্যানসাম সাহেব (Mr. James Ransome) প্রাচীন বৌদ্ধ সম্প্রারামের আদর্শ লইয়া এই মিউজিয়নের নক্সা প্রস্তুত করেন। বর্ত্তমানে প্রস্তুত্তাবিত ইমারতের অর্দ্ধাংশ মাত্র নির্দ্ধিত হইয়াছে; অবশিষ্টভাগ প্রয়োজন মত সম্পূর্ণ করা হইবে। এই নৃতন মিউজিয়নে রক্ষিত প্রাচীন বস্তুনিচয়ের বিস্তৃত বিবরণী রায় বাহাত্ত্ব প্রিকৃত দ্বারাম সাহনী ১৯১২ খুটাব্দে প্রস্থাকারে প্রকাশ করিয়াছেন। এই পুস্তক মিউজিয়নের তত্ত্বাবধারকের নিকট পাওয়া যায়। বিশেষ বিশেষ নিদর্শনগুলিতে সংক্ষিপ্ত বিবরণ নিবন্ধ আছে।

এই মিউজিয়মের উত্তরদিকের গৃহে পোড়ামাটির বস্তু (terracotta), ইফুক এবং মুৎপাত্রাদি রক্ষিত আছে। কুমরদেবীর মন্দিরের দিতীয় বহিরাঙ্গন হইতে প্রাপ্ত প্রকাশ্ত জালা ছুইটা এই গৃহের মধ্যস্থলে প্রস্তরপীঠের উপর স্থাপিত হইয়াছে। এই ছুইটা জালাতে সম্ভবতঃ জল অথবা গোধুমাদি রাখা হইত। গৃহের প্রবেশদ্বারের

পোড়ামাট, ইষ্টক ও মুৎপাত্রাদির নিদর্শন।

সম্মুখে কাষ্ঠনির্ম্মিত আধারে কয়েকটী অতি প্রাচীন মুশ্ময় ভিকাপাত্র, চূণ ও মুন্তিকা নির্শ্বিত (stucco) মুণ্ড, শাক্যমূনির বুদ্ধত্বপ্রাপ্তি, প্রাবস্তীনগরে তাঁহার অলো-কিক কাৰ্য্য ইত্যাদি বিষয়ক চিত্ৰ প্ৰদৰ্শিত আছে। এই খরের পূর্বব প্রান্তে একটা ছোট আধারে মৃত্তিকা-নির্দ্মিত মুদ্রাগুলি **(s**eal) রক্ষিত আছে। উল্টা অক্ষরে মুদ্রিত লিপিযুক্ত কয়েকটী মুদ্রার (seal) ছাঁচও ইহার মধ্যে দৃষ্টিগোচর হইবে। কোন কোন মুন্তার পশ্চান্তাগে সূতার দাগ দেখিয়া অমুমান হয় সেগুলি লিপি বা তাদৃশ কোন দ্রব্যে সংলগ্ন স্থভায় বাঁধা থাকিত। প্রাচীন সংস্কৃত শাহিত্যে পত্রাদি মোহর করিবার উপরোক্ত রীতি সম্বন্ধে উল্লেখ দেখা যায় এবং খোতান, সারনাথ ও অফান্য স্থানের খননে রাজা, রাজমন্ত্রী, রাজকর্মচারী এবং অন্যান্ত সাধারণ ব্যক্তির নামান্ধিত মুদ্রা আবিষ্কৃত হইয়াছে। থোভানে (খঃ বিতীয় শতকে) কাষ্ঠ ও চর্ম্মে লিখিত লিপিতে শিল সংলগ্ন থাকার নিদর্শন ভূয়োভূয়ঃ আবিদ্ধত হইয়াছে। এই আধারে রক্ষিত কতকগুলি শিল বোধ হয় যাত্রিগণ কর্তৃক সারনাথের বৌদ্ধমন্দিরে পূজোপহাররূপে প্রদত্ত হইয়াছিল। বৌদ্ধভক্তেরা ভীর্থদর্শনের স্মৃতিচিক্ষ (souvenir) স্বরূপ এইকাভীয় চিত্র শ্ব পুত্ত লইয়া যাইতেন। এফ (ডি) ৪-৮ সংখ্যক শিলগুলি প্রধান মন্দিরে (মূলগন্ধকুটীতে) রক্ষিত ছিল।

এই মন্দিরে পূর্বের বুদ্ধমূর্ত্তি প্রতিষ্ঠিত ছিল। অবশিষ্ট ফলকগুলিতে "যে ধর্মা হেতু প্রভবা" ইত্যাদি এই বৌদ্ধ মন্ত্রটী লিখিত আছে। পালি বিনয়পিটকের অন্তর্গত মহাবয়ে (১।২৩.৫) কথিত হইয়াছে যে বুদ্ধের শিষ্য অশ্বজিৎ আদে সঞ্জয়ের শিষ্য পরিব্রাজক শারীপুত্রকে এই শ্লোকটী বলিয়াছিলেন:—

বে ধর্ম্মা হেতুপ্রভবা হেতুং তেষাং তথাগতোহ্যবদৎ তেষাঞ্চ যো নিয়োধ এবং বাদী মহাশ্রামণঃ।

''যে সকল পদার্থ হেতু হইতে উৎপন্ন তথাগত তাহাদের হেতু বলিয়াছেন, তাহাদের যে নিরোধ তাহাও তিনি বলিয়াছেন।"

দেওয়ালের গাত্রে কুন্ত, কলস, স্থালী প্রভৃতি বহু প্রকারের মুন্ময় পাত্র স্তরে সম্ভিত্ত আছে।

মিউজিয়মের বড় হল্ যরে সর্বাপেক্ষা বৃহৎ মূর্ত্তিগুল সংরক্ষিত আছে। হলে প্রবেশ করিবামাত্রই সর্বপ্রথমে (এ-১ সংখ্যক) অশোক গুল্প শীর্ষ (চিত্র ৫)
দৃষ্টিপথে পতিত হয়। ইহার উচ্চতা ৭ ফিট, নিম্নাংশ
২ ফিট ও ('bell-shaped') ঘণ্টাকৃতি। ইহার কটিদেশে
হস্তী, বৃষ, অব্ধ এবং সিংহ চলস্ত অবস্থায় খোদিত।
তিনটী জন্তুর চলনভঙ্গী স্থানরভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে।
ধাবমান অথের চিত্রটীও স্থচারুরপে প্রকটিত হইয়াছে।

অশোক গুন্তশীর্ষ।

স্তম্ভের উপরিভাগ পরস্পর পৃষ্ঠসংলগ্ন সিংহচতুইন বেশাভিত। প্রত্যেকটা সিংহ ৩ ৯ উচচ। এই চারিটা সিংহ মূর্ত্তির মধ্যে ছুইটার মস্তক স্থানচ্যুত হইয়াছিল, এক্ষণে পুনঃসংলগ্ন করা হইয়াছে। স্তম্ভটা কলা নৈপুণ্যে, গাস্তীর্যে ও স্বাভাবিকভায় শুধু মোর্য্য শিল্পের ভায় সম্প্র বিশ্বশিল্পের একটা উৎকৃষ্ট নিদর্শন।

ন্ত শীর্ষের কটিদেশের চারিটী জন্ত উৎকীর্ণ করিবার তাৎপর্য্য সম্বন্ধে বিভিন্ন মত প্রকাশিত হইরাছে। ভাক্তার বুকের (Dr. Th. Bloch) মতে এই চারিটী কম্পর ঘারা সূর্য্য, তুর্গা, ইন্দ্র এবং শিব এই চারিজন দেবতা সূচিত হইতেছেন এবং ইহারা ও অক্যান্ত হিন্দুদেবতাগণ যে বুদ্ধদেবের প্রেষ্ঠত্ব স্বীকার করিতেছেন ইহাও প্রকাশ পাইতেছে। ভাক্তার ভোগেল (Dr. J. Ph. Vogel) বলেন যে এই চারিটা বৌদ্ধর্শ্মানুমোদিত জ্বস্তু, স্তৃতরাং অলঙ্করণ ভিন্ন ইহা অঙ্কনের অন্ত কোনরূপ উদ্দেশ্য নাই। রায়বাহাত্রর শ্রীযুক্ত দ্যারাম সাহনী মহাশার অনুমান করেন যে এই জন্তুগুলি স্তন্ত্বশীর্ষের কটিদেশে 'অনবতপ্ত' সরোবরের অন্তিত্ব জ্ঞাপন করিতেছে। এই সরোবরে বুদ্ধদেব স্নান করিতেন এবং বুদ্ধদেবের মাতা মহামায়া গর্ভধারণের পূর্ব্বে ইহার জলে স্নান করিয়াছিলেন। এই সরোবরের চারিটা ঘার, যথাক্রমে পূর্ব্বে সিংহ, উত্তরে

অশ্ব, পশ্চিমে বুষ এবং দক্ষিণদিকে হস্তীর হারা রক্ষিত সারনাথের অশোকস্তম্ভ শীর্যের কটিদেশে এই চারিটী জন্ত দেখিয়া বোধ হয় যে স্তন্তের উপরে জন্ত্র-চতুষ্টয় স্ব স্ব দিক অমুসারে স্থাপিত ছিল। লাহোর মিউজিয়মে প্রত্নতন্ত্রবিভাগে একটা ছোট চতুকোণ মুৎ-বেদিকার উপরে গোলাকার কুণ্ড আছে। এই কুণ্ডের চারিদিকে চারিটী জন্তুর মূর্ত্তি আছে। অশোক স্তম্ভ-শীর্ষের কটিদেশের এই চারিটী ব্দস্ত যে ভাবে উৎকীর্ণ আছে মুত্তিকার কুণ্ডটীতেও জন্তুচারিটী ঠিক সেই ভাবে স্থাপিত। রায় বাহাছুর মনে করেন বে মৃত্তিকার কুণ্ডটীও অনৰতপ্ত (পালি অনোতত্ত) হ্ৰদ এবং ইহা পূজার জন্ম ব্যবহৃত হইত। সারনাথের অশোক স্তম্ভশীর্ষের কটিতে অঙ্কিত এক একটা জন্তুর পরে এক একটা ক্ষুদ্র ধর্মচক্র খোদিত আছে ; কিন্তু লাহোর মিউজিয়মে প্রদর্শিত মৃত্তিকা নির্ম্মিত কুগুটীতে জন্তুগুলির পরে শঙ্খ, বুদ্ধের চূড়া, ধর্ম্ম-চক্র এবং ত্রিরত্ব দেখিতে পাওয়া যায়। এই স্তম্ভশীর্ষের উপরে যে চক্র শোভমান ছিল তাহার কয়েক খণ্ড মাত্র ওরটেল সাহেব উদ্ধার করিয়াছিলেন। সেগুলি এক্ষণে স্তান্তের নিকটেই একটা আধারে প্রদর্শিত হইয়াছে।

অশোক স্তম্ভশীর্ষের বামপার্ষে মথুরার লাল পাথরে নির্দ্মিত প্রকাণ্ড দণ্ডায়মান বোধিসত্ত মূর্ত্তি [বি (এ) ১; কুবাণবৃংগের বৌ**দ্ধ**সৃর্ন্<u>টি।</u>

চিত্র ৭]। এই মূর্ত্তিটী সর্ববাংশেই জেনারেল কানিংহাম কর্তৃক আবস্তীতে প্রাপ্ত এবং কলিকাতায় ইভিয়ান মিউজিয়মে রক্ষিত বোধিসত্ত্বমূর্ত্তির অনুরূপ। ইহার উচ্চতা৮∕ ১ৼ″ এবং ক্ষন্ধহয়ের মধ্যবর্ত্তিস্থানের বিস্তৃতি ২' ১০"। দক্ষিণ হস্ত ভাঙ্গিয়া গিয়াছে, কিন্তু ইহার যে চারিটা খণ্ড পাওয়া গিয়াছে তাহা দেখিয়া পরিকার বুঝা যায় যে ইহা অভয় মুদ্রারণ পদ্ধতিতে উর্দ্ধে উখিত ছিল। করতলে চক্র এবং প্রত্যেক অঙ্গুলিতে স্বস্তিক চিহ্ন অঙ্কিত। বাম হস্ত মুষ্টিবদ্ধ অবস্থায় বাম নিতম্বে স্থাপিত। দেহের নিম্নাংশ একখানি অন্তর-বাসকে আর্ত। বামস্বন্ধে উত্তরীয় ; ইহার উভয় প্রাস্ত বাম উরু পর্য্যন্ত লবিত। মূর্ত্তিটীর চিবুক, নাদিকা, জ এবং কর্ণলতিকা ভগ্ন ও বিকৃত হইয়াছে। ভিক্স্দিগের দ্যায় মস্তকটী মুণ্ডিত, উহার মধ্যভাগে একটী গভীর চিহ্ন থাকায় অনুমান হয় যে ঐ স্থানে উফীয় সংলগ্ন ছিল। পদ্হয়ের মধাশ্বলে সিংহমূর্ত্তি (উচ্চতা ১৪ৄর্শ)। এই মূর্ত্তির মস্তকের উপরে একটা শিলানির্মিত ছত্র ছিল। ছত্রদণ্ডের নিল্লাংশ মূর্ত্তির সন্নিকটে প্রদর্শিত হইয়াছে।

১। অভয়য়য়া—ইহাতে দক্ষিণ হস্ত দক্ষিণ কয় পর্যান্ত উয়য়িত এবং কর-তল সক্ষ্প দিকে ফিয়ান। উপবিষ্ট এবং দণ্ডায়মান উভয় প্রকার মৃর্তিতেই এই য়য়া দৃষ্ট ইয়

ছত্রের উপরিভাগ ভাঙ্গিয়া গিয়াছিল; এক্ষণে টুকরাগুলি সংযোজিত করিয়া ছত্রটী গৃহের উত্তর-পূর্বর কোণে রাখা হইয়াছে। মূর্ত্তিটাতে ছুইটা লিপি খোদিত আছে; একটা পাদপীঠে এবং অপরটা মূর্ত্তির পশ্চান্তাগে। ছত্রযপ্তিতেও একটা লিপি আছে। এই লিপি হইতে আমরা অবগত হই যে বল নামক একজন মপুরাবাসী বৌদ্ধজিকু এই মূর্ত্তি ও ছত্র নির্মাণ করাইয়া কুষাণরাজ কণিক্ষের রাজ্যকালের তৃতীয় বৎসরে কাশীতে বুদ্ধদেবের পাদচারণ (চংক্রমণ) স্থানে স্থাপন করিয়াছিলেন। ছত্রযপ্তির লিপি দশপংক্তি বিশিষ্ট এবং 'মিশ্রিত' সংস্কৃত ও প্রাকৃত ভাষায় লিখিত :—

- মহারাজস্ত কণিকস্ত সং ৩ হে ৩ দি ২২
- ২। এতয়ে পুর্বয়ে ভিক্ষুস্ত পুরাবৃদ্ধিস্ত সদ্ধোবি-
- ৩। হারিস্থ ভিক্ষুস্থ বলস্থ ত্রেপিটকস্থ
- ৪। বোধিসত্বো ছত্ৰযন্তি চ প্ৰতিষ্ঠাপিতো
- বারাণসিয়ে ভগবতো চংক্ষে সহা মাত(1)
- ৬। পিতিহি সহা উপদ্ধ্যায়াচেরেহি সদ্ব্যেবিহারি-
- । হি অন্তেবাসিকেহি চ সহা বুদ্ধমিত্রয়ে ত্রেপিটক-
- ৮। য়ে সহা ক্ষত্রপেন বনস্পরেণ খরপলা-

৯। নেন চ সহা চ চ[তু]হি পরিষাহি সর্বসত্তনং ১০। হিতস্থার্থং

অনুবাদ।—মহারাজ কণিকের তৃতীয় সংবৎসরে হেমন্তের তৃতীর মাসের ঘাবিংশ দিবসে, উক্ত দিনে ভিক্ষু পুষাবুদ্ধির সহচর ভিক্ষু ত্রিপিটকবিৎ বল কর্তৃক পিতামাতা, উপাধ্যায়, আচার্য্য, সহচরগণ, শিষ্যগণ, ত্রিপিটকবিদা বুদ্ধমিত্রা, ক্ষত্রপ বনস্পার এবং খরপঞ্জান ও চতুঃপরিষদগণের সমভিব্যাহারে বারাণসীধামে ভগবানের চংক্রেমণ স্থানে বোধিসত্ব (মূর্ত্তি) ও ষ্ঠি সহ ছত্র প্রভিষ্ঠাপিত হইয়াছে।

মূর্ত্তিস্থ লিপি ছইটী ক্ষুদ্র। তন্মধ্যে পাদপীঠের সম্মুখের থোদিত লিপিটী এইরূপ:—

- ১। ভিক্ষুস্থ বলস্থ ত্রেপিটকষ্ণ বোধিসত্বো প্রতিষ্ঠাপিতো...
- ২। মহাক্ষত্রপেন খরপলানেন সহা ক্ষত্রপেন ব্নম্পারেন।

সমূবাদ।—মহাক্ষত্রপ খরপল্লান ও ক্ষত্রপ বনস্পরের সহিত ত্রিপিটকবিৎ ভিক্ষু বল কর্তৃক বোধিসত্ব প্রতিষ্ঠা-পিত হইয়াছে।

মূর্ত্তির পৃষ্ঠদেশে লিপিটা এইরূপ :—

১। মহারাজস্য কণি[হুস্ত] সং ৩ হে ৩ দি ২[২]

২। এতয়ে পূর্বয়ে ভিক্ষুস্ত বলস্ত ত্রেপিট[কস্ত]

৩। বোধিসত্বো ছত্রযপ্তি চ [প্রতিষ্ঠাপিতো]

অমুবাদ।- মহারাজ কণিজের তৃতীয় সংবৎসরে, হেমন্তের তৃতীয় মাদের দ্বাবিংশ দিবসে, এই দিনে ত্রিপিটকবিৎ ভিক্ষু বল কর্তৃক বোধিসম্ব (মূর্ত্তি) এবং ষষ্টিসহ ছত্র প্রতিষ্ঠাপিত হইয়াছে।

অশোক স্তন্তের ঠিক অপর পার্শে আর একটা দণ্ডায়-মান বৌদ্ধমূর্ত্তি [বি (এ) ২; উচ্চতা ৬']। ইহা স্থানীয় একজন শিল্পী কর্তৃক মথুরার মূর্ত্তির [বি (এ) ১] অনুকরণে নির্শ্মিত।

অশোক স্তন্তের ঠিক পশ্চাতে পূর্ববিদিকের দেওয়ালে ভণ্ড<sup>নুরে</sup> বৌদ্ধর্শী। সংলগ্ন মূর্ত্তিটা [বি (বি)১৮১] গুপ্তযুগের (খুষ্টীয় চতুর্থ অথবা পঞ্চম শতাবদীর) শ্রেষ্ঠ নিদর্শনগুলির মধ্যে অন্যতম (উচ্চতা ৫'৩"; চিত্র ৮-ক)। এই মূর্ত্তিটা ১৯০৪-৫ খৃষ্টাব্দে ওরটেল সাহেব কর্ত্তক আবিদ্ধৃত হয়। বুদ্ধদেবের সারনাথে 'ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তন' এই মূর্ত্তিতে প্রকটিত হইয়াছে। বক্ষোপরি শুস্ত হস্তখয়ের মুদ্রা ধর্মচক্র মুক্রা ওবং মূর্ত্তিপীঠে খোদিত চক্র এবং

১। ধর্মচক্রমুক্রা—এই মুদার হস্তম্বর বক্ষের সম্মুধে এরূপ ভাবে গৃত হয় যে দকিণ হত্তের অনুষ্ঠ এবং তর্জনী বাসহত্তের তর্জনী অথবা স্থামাকে মাত্র ম্পর্শ করিয়া থাকে।

মৃগধুগল সমুদ্ধের প্রথম ধর্মপ্রবর্তনের পরিচারক।
চক্রটী বৃদ্ধকথিত আর্য্যসত্যচতৃষ্টয় ও অফাঙ্গিক মার্গের
বিজ্ঞাপক চিহ্ন। পূর্বের সারনাথের নাম ছিল মৃগদাব,
মুগর্রে এই মৃগদাব সূচিত করিতেছে। চক্রের দক্ষিণে
তিনজন এবং বামে ছইজন ভিক্সু আসীন। ইঁহারাই
পঞ্চত্রবর্গীয় শিষ্য বুদ্ধের প্রথম উপদেশবাণী প্রবর্ণের
অধিকারী হইয়াছিলেন। বুদ্ধের পরিধানে সাধারণ
ভিক্ষুর পরিধেয় বস্ত্র। এই বস্ত্র কেবল স্কন্ধ রেখালারা
স্চিত হইতেছে। মূর্ভিটীতে স্কচারু শিল্পনৈপুণ্য এবং
গভীর ধ্যানতন্ত্রী ভাব স্থান্দররূপ প্রকৃতিত হইয়াছে।
মস্তকের চতুর্দ্ধিকের প্রভামগুলও চিত্তাকর্ষক। মূর্ভির
উভয় পার্শ্বে এক একটী বিদ্যাধর শোভমান। ইঁহারা
ভগবান বুদ্ধের নিমিত্ত পুজ্পোপহার আনয়ন করিতেছেন।

ইহার দক্ষিণ দিকে একটা শিরোহীন বুদ্ধমূর্ত্তি ভূমি-স্পর্শ মুদ্রায় স্থাসীন [বি (বি) ১৭৫]। পাদপীঠের

১। ভূমিশর্প মূলা—ইকাতে দক্ষিণ হত্তের তর্জনী ভূমি শর্প করিয়া থাকে। শাকামূনি মার কর্তৃক আফাত হইনা নিজ স্কৃতির সাক্ষ্য প্রদানার্থ পৃথিবী দেবীকে অঙ্গুলি সক্ষেতে আহ্বান করিতেছেন। এই মূলার বৃদ্ধের মার লয়ের অব্যবহিত পরে বোধিলাভ জাপিত হইতেছে। আসীন বৃদ্ধ্বিভিলতে সাধারণতঃ এই মূলা ব্যবহৃত হয়। কোন কোন খলে বোধিনৃক্ষের প্রাবলী মতকের উপরিভাগে অকিত হয়; কোধাও বা বৃদ্ধের প্রসারিত হক্ষিণ হত্তের নিমে ব্যক্ষরার একটা ক্র মূর্তি উৎকীর্ণ দেখা যায়।

গহ্বরম্থ সিংহটা বোধ হয় গয়ার সমীপবর্ত্তী উরুবিল্প বনের নিদর্শন। বুদ্ধের দক্ষিণ হস্তের নিম্নে পৃথিবী দেবী ভূগর্ভ হইতে উথিত হইয়া পূৰ্বেজন্মে শাক্যসিংহ যে সৰ্ববস্থ দান করিয়াছিলেন তাহার সাক্ষ্য প্রদান করিতেছেন। গর্তটীর অপর পার্শ্বের মূর্ত্তি ছুইটী সম্ভবতঃ মার এবং তদীয় ক্যাত্রয়ের অগতমা। এই ক্যাগণ বুদ্ধদেবকে প্রলুব করিতে আসিয়া নিঞ্চেরাই তাঁহার অলোকিক শক্তিবলে জরাগ্রস্তা বৃদ্ধায় পরিণত হয়। পাদপীঠে খোদিত লিপি হইতে মূর্ত্তি প্রতিষ্ঠাতার নাম অবগত **হ**ওয়া যায়। ইনি বন্ধুগুপ্ত নামক একজন কৌদ্ধ ভিক্ষু।

এই কক্ষের উত্তর-পশ্চিম কোণে অবস্থিত অসম্পূর্ণ বধার্ণের শিবমুর্ণ্ড। বৃহৎ শিবমূর্ব্রিটী [বি (এচ) ১] উল্লেখযোগ্য (চিত্র ৮খ)। শসুমান ১০০০ খৃষ্টাব্দে নিশ্মিত। ভগবান শিব অস্থুর নিধনে নিযুক্ত। কাশীধামে মণিকর্ণিকা ঘাটের উপরে সিদ্ধেশ্বরীর মন্দিরে এই প্রকারের একটা ক্ষুক্ত আকারের মূৰ্ত্তি প্ৰতিষ্ঠিত আছে।

পরবর্ত্তী কক্ষে বৃদ্ধ, বোধিদত্ত ও বৌদ্ধ দেবদেবীর মূর্ত্তি আছে। বৌদ্ধর্শের অভ্যুদয়ের প্রারম্ভ হইতে অনেক বুদ্ধের নাম পাওয়া যায়। শাক্যবংশীয় গোত্মবুদ্ধ ভাঁহাদের মধ্যে একজন মাত্র। গৌতম স্বয়ং ভাঁহার

विक प्रवासवीय मर्सि পরিচয়।

পূর্বতন আরও ছয়য়ন বুদ্ধের নাম করিয়া গিয়াছেন এবং তাঁহার পরে বোধিসত্ব মৈত্রেয় যে বুদ্ধত্ব লাভ করিবেন একথাও বলিয়া গিয়াছেন। এই সাতজন বুদ্ধের মধ্যে গোঁতম শেষ বুদ্ধ। তাঁহার পূর্বের ছয়জন বুদ্ধের নাম—বিপশ্যিন, শিথি, বিশ্বভূ, ক্রকুছলে, কনকমূনি ও কাশ্যপ। অশোকের সময়ে বোদ্ধেরা গোঁতমের পূর্ববর্তী এই ছয়জন বুদ্ধের অন্তিত্বে বিশ্বাস করিতেন, কারণ আশোক নিজে তীর্থয়াত্রাকালে কপিলবস্তা নগরের ধরংসাবশেষের নিকটে পূর্বতন বুদ্ধ কনকমুনির স্কৃপ দর্শন করেন। তাঁহার প্রতিষ্ঠিত একটা শিলাস্তন্তের লেখ হইতে জানিতে পারা যায় যে সমাট অশোক অভিষেকের চতুর্দ্ধণ বৎসর পরে সেই স্তৃপটার আকার দ্বিতীয়বার বন্ধিত করেন এবং তাঁহার রাজ্যের বিংশ বৎসরে সেই স্থুপটা অর্চনা করিয়া সেই স্থানে তিনি একটা শিলাস্তন্তে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন।

的一种 中国中国

I The Asoka edict on the Nigali Sagar pillar :--

১। দেবানংপিয়েন পিয়দিনি লাজিন চোদসবসাভিসিতেন

২। বুধন কোনাকমনন খুবে ছতিয়ং বচিতে

ভা .....সাভিসিতেৰ চ অতৰ আগাচ মহীয়িতে

<sup>31 ....</sup>পাপিতে

E. Hultzsch, Corpus Inscriptionum Indicarum, Vol. I, Inscriptions of Asoka, New Edition, p. 165.

এই যুগে বোধিদত্ব বলিতে গৌতমের যুদ্ধত্ব লাভের পুৰ্ববিদ্যা এবং ভবিষ্যৎ বুদ্ধ মৈত্ৰেয়কে বুৰাইতঃ কুষাণ বংশীয় সম্রাট কণিচ্ছের রাজ্যকালে মহাযান মত ভারতবর্ষে প্রতিষ্ঠা লাভ করে। এই সময় ইইতে অবলোকিঙেশ্বর বা লোকেশ্বর, মঞ্জী প্রভৃতি বোধিসত্বৰ্গণ এবং বৌধিসত্বগণের শক্তি তারা, প্রজ্ঞাপায়মিতা প্রভৃতি দেবীর পূঞা আরম্ভ হয়। তখনও মহাবান বেকিবর্তম উদ্রের প্রভাব ভালরপে বুঝিতে পারা যায় না, কিন্তু বোধিসত্ত্বগণ পঞ্চক্রেণীভুক্ত বলিরা কল্লিত হইডে था कन। এই পঞ্ধারার মূল আদিবৃদ্ধ: आদিবৃদ্ধ হইতে পাঁচটী ধ্যানিবৃদ্ধ ও মাতুষী বৃদ্ধ উৎপন্ন হইয়াছেন এবং ধ্যানিবৃদ্ধগণ হইতে পাঁচটা বোধিসংখন সৃষ্টি ইইয়াছে। পঞ্চ ধ্যানিবুদ্ধের নাম—অমিতাভ, অক্ষোভ্য, অমোঘসিদ্ধি, রত্নসম্ভব এবং বৈরোচন। এখন নেপালে প্রত্যেক চৈত্যের চারিদিকে চারিজন ধ্যানিবুদ্ধের মূর্ত্তি প্রভিষ্ঠিত হইয়া থাকে। কেবল ছুই একটা চৈত্যে পাঁচজনের মূর্ত্তি দেখিতে পাওয়া যায়। এই পাঁচজনের মধ্যে বর্ত্তমান সময়ে বৈরোচন শ্রেষ্ঠ বলিয়া পূজিত হওয়ায় নেপালে ভাঁহার নাম আদিবুদ্ধ। নেপালে বৌদ্ধর্শ্বের বর্ত্তমান কেন্দ্র স্বয়ন্তুক্ষেত্রে স্বয়ন্তু চৈভ্যের চারিদিকে চারিটা বৃদ্ধের মূর্ত্তি পাওয়া যায়। পঞ্চম বু**দ্ধ** বৈরোচন শ্রেষ্ঠ বিবেচিত হওয়ায় চৈত্যের অন্তের (drum) উপরে বাে কায় (abacus) তাঁহার চক্ষুত্রয় অন্ধিত
আছে। কলিকাতা মিউজিয়মে একটা প্রস্তর নির্নিত
ক্ষুদ্র চৈত্যে অন্তের চারিদিকে পাঁচটা ধ্যানিবুদ্ধের মূর্ত্তি
আছে। এই পাঁচটা ধ্যানিবুদ্ধের সিংহাসনের নীচে
তাঁহাদের বাহন হস্তী, অস্ব, ময়ুর প্রভৃতি খোদিত
আছে। কিন্তু আর একটাতে চারিটা ধ্যানিবুদ্ধ এবং
অন্তের উপরে বেদিকায় আদিবুদ্ধ বৈরোচনের চক্ষ্
অন্ধিত আছে। এই পাঁচজন ধ্যানিবুদ্ধ তাঁহাদিগের
শিষ্য বোধিসত্ত্বের মাধার উপরে অর্থাৎ চূড়ায় বিরাজিত
থাকেন। ইহাদের পাঁচজনের মূর্ত্তি একই রূপ, কেবল
মুল্রা দেখিয়া প্রভেদ বুঝিতে পারা যায়। মুলা পাঁচটা—
ভূমিস্পর্মা, ধর্মাচক্র, ধ্যান, অভয় ও বরদ। পঞ্চ ধ্যানিবৃদ্ধ, পঞ্চ মামুখীবৃদ্ধ ও পঞ্চ বোধিসত্ত্ব নিম্নলিখিত রূপে
তিন শ্রেণীতে বিভক্ত:—

| ধ্যানিবৃদ্ধ | মানুষীবুদ্ধ | বোধিসত্ত  |
|-------------|-------------|-----------|
| বৈরোচন      | ক্রকুচ্ছন্দ | সমস্তভদ্র |
| অক্ষোভ্য    | কনকমুদি 🍃   | বজ্ৰপাণি  |
| রত্ন সম্ভব  | কাশ্যপ      | রত্ন-পাণি |

<sup>(2)</sup> Catalogue and Handbook of the Archaeological Collections on the Indian Museum, Vol. II, 1883, pp. 81-82, No. Br. 14

| <b>অমিতাভ</b> | গোত্ম            | { পদ্মপাণি     |
|---------------|------------------|----------------|
| 414010        | 0.110-1          | ( অবলোকিতেশ্বর |
| অমোঘসিদ্ধি    | <b>ৈমত্তে</b> য় | বিশ্বপাণি      |

যে সমস্ত বোধিসত্ত্বের মস্তকে ভূমিস্পর্শ মূদ্রায় ধ্যানি-বুদ্ধের মূর্ত্তি আছে সেগুলি লোকেশ্বর বা অবলোকিতেশ্বর বা লোকনাথের মূর্ত্তি। লোকনাথ বা লোকেশ্বর ছই, চারি, ছয়, আট, দশ, দাদশ ও যোড়ষ হস্ত সমন্বিত। এইরূপ অক্ষোভ্য মঞ্জীর গুরু। মঞ্জী বা বাগীখন বৌদ্ধৰ্ম্মের বিদ্যার দেবতা। তাঁহার অধিকাংশ মূর্ত্তিতেই একহাতে পত্মের উপরে একখানি পুস্তক দৃষ্ট হয়। ইহাই মঞ্জীর প্রধান চিহ্ন। মঞ্জীর শক্তি প্রজ্ঞপারমিতা নাম্নী দেবীর মৃত্তিতে এক বা উভয় হস্তে সনালোৎপলের উপর পুস্তক দেখিতে পাওয়া যায়। মঞ্জীর সমস্ত মূর্ত্তিতেই কিরীটে বা জটায় তাঁহার গুরু ধানিবুদ্ধ অক্ষোভ্যের মূর্ত্তি থাকা বিধেয়। বোধিসত্বপণের সাধ-নায় দেখিতে পাওয়া যায় যে এীবাদিরাট্ মঞ্জী বা মঞ্ঘোষ পীতবর্ণ, ব্যাখ্যান বা ধর্মচক্রমুদ্রাধর, বামহস্তে! উৎপলধারী, সিংহাসনে উপবিষ্ট এবং অক্ষোভ্যাক্রান্ত-মৌলি।' বজ্ঞানন্দ মঞ্জী অক্ষোভ্যাধিষ্ঠিত জ্ঞটা-

<sup>&</sup>gt; Etude sur L'iconographie Bouddhique de l'Inde deuxième partie, p. 40.

মকুটী । এইরূপ জন্তলের মুকুটে ধ্যানিবৃদ্ধ রত্ন-সম্ভবের মূর্ত্তি বিরাজ কবেন, কিন্তু মতান্তরে জন্তলের মূর্ত্তিতেও জটার মধ্যে অক্ষোভ্যের মূর্ত্তি দেওয়া উচিত।°

সারনাথ মিউজিয়মে প্রাদর্শিত বোধিসত্ম মূর্ত্তিগুলির মধ্যে বি(ডি) ১ সংখ্যক অবলোকিতেশ্বর, বি (ভি) ২ সংখ্যক মৈত্রেয় এবং বি (ডি) ৬ সংখ্যক মঞ্জীক মূর্ত্তি-গুলি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য।

অবলোকিতেশবের মূর্ত্তি [বি (ডি) ১] একটা পূর্ণ প্রফাটিত পদ্মের উপর দশুরিমান। জামুদ্ধ এবং গলদেশ এই তিন স্থানে মূর্ত্তিটা ভার, নাসিকা বিকৃত এবং দক্ষিণ হস্ত লুপ্ত হইরাছে। বামবাহু বিচ্যুত হইরাছিল, এক্ষণে পুনঃ সংয়োজিত হইরাছে। "বামে প্রধরং" এই রীতি অনুসারে বাম হস্তে একটা সনাল পর্ম আছে। দক্ষিণ হস্তের একটা ভারু খণ্ড পাওয়া গিরাছে, ইহা বরদ মুদ্রারা অবস্থিত। "বরদং দক্ষিণে" এই উক্তি হইতে আমরা জানিতে পারি যে এই মুদ্রা

Etude sur L'iconographie Bouddhique de l'Inde, deuxième partie, p. 46.

<sup>11</sup> Thid, p. 51.

o | Toid, p. 53.

বরদম্কা হলিণ হত নিয়নিকে প্রদারিত এবং করতল উত্থানভাকে
স্কিত। এই মুলা মার প্রায়নার মুর্রির গৃহিত সংস্কৃ।

বোধিগত্ব অবলোকিতেশ্বের মূর্ত্তিগুলির একটা বিশেষত্ব।
মূর্ত্তিটা কটিবন্ধ পর্যান্ত নগ়। নিম্নদেশ বসনে আরত।
কর্নে বর্ত্ত্বল কর্ণাভরণ এবং গলদেশে জপমালা ও মূক্তং
হার যজ্ঞোপবীতের আকারে বক্ষে শোভা পাইতেছে।
"বজ্রধর্ম জটান্তঃস্থম্" এই উক্তি অনুসারে অবলোকিতেশ্বের জটামুকুটে তাঁহার গুরু ধ্যানিবৃদ্ধ বজ্ঞধর্ম বা অমিতাভের একটা ক্ষুদ্ধ মূর্ত্তি ধ্যানমুদ্রায় অবস্থিত। বোধিসত্বের পাদমূলে দক্ষিণ হন্তের নিম্নে ছইটা শীর্ণকায় প্রেত্ত
বিদ্যমান। ভগবান দক্ষিণহস্তনিঃস্ত অমৃতের হারা
তাহাদিগকে তৃপ্ত করিতেছেন। পাদপীঠে খৃষ্টীয় পঞ্চম
শতাব্দীর অক্ষরে উৎকার্ণ একটা সংস্কৃত লিপি আছে।
লিপিটা এই:—

- ১। ওঁ দেয়ধর্ম্মোয়ং পরমোপাসক-বিষয়পতি-স্থাত্রস্ত
- ২। যদত্র পুণং তদ্ভবতু সর্ববসন্থানামান্তরজ্ঞানাবাপ্তয়েও অসুবাদ।

এই মূর্ত্তিটা পরমোপাসক ভূষামী সুযাত্র কর্তৃত ভক্তিভরে প্রতিষ্ঠিত। ইহাতে যাহা কিছু পুণ্য সঞ্চয় হইবে সেই পুণ্যের ফলে সর্বব জীবের পরম জ্ঞান লাভ হউক।

১। ধ্যানমুত্রা—কোড়ে এক হত্তের উপত্ন অত হত্ত ছাপিত। এই মুত্রা কেবুল বাত্র আদীন মুর্ভিতেই ব্যবহৃত হয়।

<sup>41</sup> A.S. R., pt. II, 1904-5, p. 81, pe. XXXII, 18.

সারনাথে গুপ্তকালের যে সকল মূর্ত্তি পাওয়া গিয়াছে আলোচ্য মূর্ত্তিটা তাহাদের অহাতম। ইহাতে ভাকর যথেষ্ট শিল্প নৈপুণ্য দেখাইয়াছেন। ১৯০৪-৫ খৃষ্টাব্দে প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণে এই মূর্ত্তিটা আবিদ্ধত হয়।

বোধিসন্থ বিশ্বপাণির [বি (ডি) ২] দণ্ডায়মান মূর্ত্তি (উচ্চতা ৪' ৬", প্রস্থ ২' ২"); হস্ত পদ পাওয়া যায় নাই। নাসিকা, চিবুক, কর্ণ ভাঙ্গিয়া ঈষৎ বিকৃত হইয়াছে। কটিবন্ধে সংলয় বসনে দেহের অধোভাগ আরত। বক্ষোদেশে উত্তরীয় বিলম্বিত। মূর্ত্তির অঙ্গ নিরাভরণ। কেশজাল চূড়াবন্ধে মস্তকের উপরিভাগে এথিত, উভয়পার্শে চুর্ল কুন্তল এন্থি হইতে লিখিল হইয়া ছড়াইয়া পড়িয়াছে। শিরোদেশে অভয়মুদ্রায় আসীন ধ্যানিবৃদ্ধ আনোঘসিদ্ধি কুন্রাকারে অঙ্কিত রহিয়াছেন। ইহা হইতে মূর্ত্তিটা যে বোধিসন্থ বিশ্বপাণি তাহা অনুমান করা যায়। এই মূর্ত্তিটা বি (ডি)১ সংখ্যক অবলোকিতেশরের মূর্ত্তি অপেক্ষা প্রাচীন এবং কুষাণ যুগের বলিয়ামনে হয়।

পদ্মোপরি দণ্ডায়মান বোধিসত্ত্ব মঞ্জী মূর্ত্তি [বি (ডি) ৬], উচ্চতা ৩' ১০২", প্রস্থ ১' ৭২"। দক্ষিণ জামু ভগ্ন। দক্ষিণ হস্ত নাই কিন্তু ইহা যে বরদ মুদ্রায় প্রসারিত

ছিল তাহা নিঃসন্দেহ। 'রামেনোৎপলং' এই রীতি অমুসারে বাম হস্তে ধৃত উৎপলের সমৃদয় বৃস্তটী এখনও বর্তুমান। দেহের উপরার্দ্ধ অনার্ত, নিম্নার্দ্ধে বসনের রেখা বাম উরুতে ফুটিয়া উঠিয়াছে। কেশজাল জটামুকুটের আকারে এন্থিবদ্ধ। জটামুকুটে মঞ্জু ্রীর ''সিংহাসনস্থং অক্ষোভ্যাক্রান্তমৌলিনং'' ধ্যানামুসারে ধ্যানিবুদ্ধ অক্ষো-ভ্যের একটী ক্ষুদ্র মূর্ত্তি ভূমিস্পর্শ মুদ্রায় নিবেশিত হইয়াছে। দেহ নানা আভরণে ভূষিত। মূর্ত্তির দক্ষিণে পজের উপর ভৃকুটীতারা দগুায়মানা। ইঁহার দক্ষিণ হস্তে অক্ষমালা এবং বাম হস্তে কমগুলু। বোধিসত্ত্বের বামে মৃত্যুবঞ্চন তারা; ইঁহার দক্ষিণ হস্তে বরদমুদ্রা এবং বাম হত্তে নীলপা । মূর্ত্তির পশ্চান্তাগে পাদদেশ হইতে কিঞ্চিৎ উপরে সপ্তম শতাব্দীর অক্ষরে 'যে ধর্ম্মা হেতু প্রভবা' এই বৌদ্ধ মন্ত্রটী লিখিত আছে। এই মূর্ন্তিটী ১৯০৪-৫ খুফ্টাব্দে ওরটেল সাহেব কর্ত্তৃক প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ-পূৰ্ব্ব কোণে আবিষ্কৃত হইয়াছিল।

বোধিদত্ব অবলোকিতেশ্বর চীনদেশে কোয়ান-য়িন (Kwan-yin) নামে এবং জাপানে ক্যান্নন, (Kwan-non) অথবা করুণাদেবী নামে পূজিত হন। বৌদ্ধদিগের বিশাস যে শাক্যমূনি গৌতমবুদ্ধের তিরো-ধানের ৫,০০০ বংসর পরে কেছুমতী নামক স্থানে অবলোকিতেশ্বরের পুনরায় আবির্ভূত হইবেন এবং নাগরক্ষের নিম্নে সম্বোধি লাভ করিবেন।

বৌদ্ধ মূর্ত্তির মধ্যে ধনপতি কুবের এবং তাঁহার মহিনী হারিতী এই চুই জনের দণ্ডায়মান মূর্ত্তি [বি (ই) ১] উল্লেখযোগ্য। এই নিদর্শনটী একাদশ শতাব্দীর বলিয়া অনুমিত হয়।

কেনিন্ সময়ে বেজিধর্মে শক্তির উপাসনা প্রবেশ করিয়াছিল ভাষা বলিতে পারা যায় না। প্রথমে যে শক্তিরৌক সমাজে পৃজিত হইয়াছিলেন তাঁহার নাম তারা। যেমন ত্বর্গা শাজের শিকশক্তি এবং দেবমাতা, সেইরূপ বৌজতারা অবলোকিতেশরের শক্তি এবং বৃদ্ধ ও বােধিসত্বগণের মাতৃরূপে পৃজিতা। তারার উপাসনা বৌজগণের নিক্ষন্থ সম্পত্তি অথবা প্রাচীনতর কোনও সম্প্রদায়ের নিকট হইতে লব্ধ ইহা এখনও গ্রেষণার বিষয়। তবে প্রাচীন হিন্দু প্রস্থে তারার স্থাম্পন্ট উল্লেখ না থাকায় এবং পরবর্তী তন্ত্রাদি শাস্ত্রে তারা ব্যক্তি বলিয়া অনেকে অনুমান করেন। তারারহম্ম বিকিনা প্রভৃতি তন্ত্র প্রন্থে তারার প্রস্তাপারমিতা এই বেজি নাম দেখিতে পাওয়া যায়। ইহাও উক্ত অনুমানের সমর্থক। বৌদ্ধ তারা মস্ত্রের শ্বিষ তারা মস্তের শ্বি তারা মস্ত্রের শ্বিষ অক্ষোভ্য। ইনি

খ্যানিবৃদ্ধ এবং ইহাতে প্রকাশিত পরম্ভানই প্রজ্ঞান পারমিতা অথবা তারা। নালন্দায় আবিদ্ধৃত একটী তারা মৃর্ত্তিতে নিম্নলিখিত তারা মন্ত্রটী দেখিতে পাওয়া যায়—"উঁ তারে তুতারে তুরে স্থাহা।" বোদ্ধসমাজে মহত্তরী বা শ্যামা, খদিরবলী, সিতা, জাঙ্গুলী, ভুকুটী, বজু, রক্ত বা কুরুকুলা এবং নীলা তারাই প্রসিদ্ধ।

১। শ্রামা বা মহত্তরী তারা।—শ্রামবর্গা, বিভুজা,
পত্মচন্দ্রাসনে উপবিষ্টা এবং সর্ব্যাভরণ ভূষিতা। দক্ষিণ
করে বরদমুদ্রা এবং বামে সনালপত্ম। কদাটিৎ ইঁহার
পত্মাসন সিংহোপরি স্থাপিত এবং মুকুটে অমোঘসিদ্ধির
মূর্ত্তি অন্ধিত পাওয়া যায়। অবলোকিতেশ্বরের
সহযোগে ইঁহার মূর্ত্তি বামভাগে অন্ধিত হয়।

২। খদিরবণী তারা।—হরিদ্রণা, মুকুটে ধ্যানিবৃদ্ধ অমোঘসিদ্ধি বিরাজিত, দক্ষিণ হস্তে বরদমূলা এবং বামহুন্তে উৎপল্লধারিণী। দিব্য কুমারী ও সালকারা। ইহার দক্ষিণ ও বাম পার্ষে যথাক্রমে অশোককান্তা মারীচী এবং একজ্ঞী মূর্কি অবস্থিতা।

<sup>Memoirs of the Archaeological Survey of India, No.
20, p. 17; প্রায় অবিকল এই তারা নয়টা এখনও বাজালা দেশে
প্রচলিত আছে</sup> 

Etude sur L'iconographie Rouddhique de l'Inde, deuxième partie, p. 64.

ot Ibid, p. 65.

- ৩। দিতা তারা।—মৃত্যুবঞ্চন তারা ইঁহার
  নামান্তর। ইনি খেত পদ্ম মধ্যে বন্ধবন্ধু পর্যান্তাসনে
  উপবিক্টা, দক্ষিণ হস্তে বরদমুদ্রা, বাম হস্তে উৎপল, ষোড়শী
  এবং সর্ব্বালম্ভারভূষিতা। অক্ষোভ্যের শক্তিরূপে ইনি
  চতুর্ভূজা। হস্তব্যে উৎপল বিদ্যানান। দক্ষিণ হস্ত
  চিন্তামণিরত্ন সম্মুক্ত বরদমুদ্রায় বিশ্বস্ত।
- 8। জাঙ্গুলী ভারা সর্পের দেবী।—শুক্রবর্ণা, চতুর্ভুজা, জটামুকুটিনী, সিতালঙ্কারবতী, শুক্র সর্পভূষিতা, পর্যাঙ্কো-পরি সন্তাসনে উপবিষ্টা, প্রথম চুই হস্তে বীণাবাদনরতা, বিতীয় দক্ষিণ হস্তে অভয়মুদ্রা এবং বিতীয় বাম হস্তে সিতসর্প।
- ৫। ভৃকুটী তারা।—একমুখী, চতুর্ভ্জা, পীতবর্ণা, ত্রিনেত্রা, নবযৌবনা এবং প্রচন্দ্রাসনস্থা। দক্ষিণ হস্তে বরদমুদ্রা এবং অক্ষসূত্র, বামহস্তে ত্রিদণ্ড কমগুলু, মুকুটে ধ্যানিবৃদ্ধ অমিতাভ বিরাজিত।
- ৬। বজু তারা।—মাতৃমগুলমধ্যস্থা, অফবাছ, চতু-মুখী, সর্ববালস্কার ভূষিতা, কনকবর্ণাভা, কল্যানী, কুমারী, প্রচন্দ্রাসনস্থা। প্রত্যেক মুখ ত্রিনেত্রসময়িত, মস্তকে

<sup>51</sup> Etude sur L'iconpgradhie Bouddhique de l'Inde, deuxième partie, p. 66.

<sup>₹1</sup> Ibid, p. 67. 01 Ibid p 6

চারিটী ধ্যানিবৃদ্ধ বিরাজিত। দক্ষিণ হস্তচতুষ্টরে বজু, শর, শশ্ব ও বরদমূলা এবং বাম হস্তচতুষ্টরে উৎপল, ধনুক, বজাঙ্কুশ ও বজ্ঞপাশ।

৭। রক্ততারা বা কুরুকুলা।—রক্তবর্ণা, রক্তপদ্মচন্দ্রাসনা, রক্তাম্বরা, রক্তকিরীটবতী ও চতুর্ভূজা। দক্ষিণ
হস্তদ্বরে অভয়মুদ্রা ও শর এবং বামহস্তদ্বরে রত্নচাপ ও
রক্তোৎপল। দেবী অমিতাভমুকুটী, কুরুকুল গিরিগুহানিবাসিনী, শুক্লাররসোভ্জুলা এবং নবর্ষোবনা।

৮। নীলতারা বা একজটা।—একমুখী, ত্রিনয়না, প্রত্যালীত পদা, ঘোরা, মুগুমালাপ্রলম্বিতা, খর্বরা, লম্বোদরী, নীলপদ্মশোভিতা, ঘোরাটহাসশালিনী, শবারুতা, রক্তবর্ত্লনেত্রা, নাগাইকবিভূষিতা, নবযৌবনা, ব্যাস্ত্র-চর্মার্তকটী, লোলন্দিহ্বা, দংষ্ট্রোৎকটভীষণা এবং পিঙ্গ-লৈকজটাধারিণী। দক্ষিণ হস্তে খড়গ ও কুপাণ, বাম হস্তে উৎপল ও নরকপাল, এবং মুকুটে ধ্যানিবৃদ্ধ অক্ষোভ্যের মূর্ত্তি।

ভূকুটী তারা [বি (এফ) ১], উচ্চতা ৩' ৪", প্রস্থ ১' ৩

১' ০

১' ০

১' ০

১' ০

১' ০

১' ০

১' ০

১' ০

<sup>&</sup>gt; 1 Etude sur L'iconographie Bouddhique de l'Inde, deuxième partie, p. 70.

<sup>21</sup> Ibid. p. 78. 01 Ibid, pp. 75 -76.

ন্তৰ্বয় ভাঙ্গিয়া গিয়াছে। পরিধানে একখানি শাটীর ভায় বস্ত্র এবং অঙ্গে নানাবিধ আভরণ। বামহন্তে ত্রিদণ্ডী, কমণ্ডলু, এবং দক্ষিণহন্তে বরদমুদ্রা। এই ছুইটা লক্ষণ ইইতে মূর্ব্ভিটী ভূকুটী ভারা বলিয়া অতুমিত হয়।

প্রোপরি দণ্ডায়মানা খদিরবণী তারা মুর্ত্তি [বি (এফ) ২], উচ্চতা ৪' ৮"। মূর্ত্তিটা কটিদেশে ভগ্ন। নাসিকা ও কর্ণদ্বয় বিকৃত এবং চুই হস্তের অংশ মাত্র অবশিষ্ট আছে; তবে দক্ষিণ হস্ত যে ব্রদমুদ্রায় বিশুস্ত ছিল তাহা সহজেই বুঝিতে পারা বায় এবং বাম হত্তে ধুত উৎপদস্তের এক অংশ এখনও বর্ত্তমান। অক্টে অলঙ্কার বাহুল্য বিদ্যমান। মস্তকে পঞ্চূড়াযুক্ত মুকুটের মধ্যভাগে অভয়মুক্রায় ধ্যানিবুদ্ধ অমোঘদিদ্ধি উপবিষ্ট। তারার দক্ষিণে বৌদ্ধ উষাদেবী মাদীচী দাড়াইয়া আছেন। মূর্ত্তিটীর মন্তক ও দক্ষিণ হস্ত নাই। বক্ষে বজ চিহ্ন এবং বাম হত্তে অশোক পুষ্প ইঁহার পরিচয় প্রদান করিতেছে। ইঁহার বামে লম্বোদরী একজটা। এই সকল লক্ষণ হইতে এই মূর্ত্তিটী খদিরবণী তারা বিসিয়া অমুমিত হয়। ললাটের গভীর রেখা তাঁহার কুন্ধভাব ব্যক্ত করিভেছে। মূর্ত্তিটা ১৯০৪ ৫ খৃষ্টাব্দে ওর্টেল্ সাহেব কর্তৃক ধামেক কৃপের উত্তরে আবিষ্কৃত रुग्र ।

ললিতাসনে উপবিষ্ঠা শ্রামতারা [বি (এফ) ৭], উচ্চতা ১' ১০২", প্রস্থ ১' ৩২"। একখানি অন্তর্বাসক, কাঞা, অঙ্গদ, হার, ইত্যাদি অলঙ্কার তাঁহার অন্তর্গর শোভা বর্দ্ধন করিতেছে। দক্ষিণ হস্তে বর্দমুদ্রা এবং বাম হস্তে নীলোৎপল। ইহার বামদিকে তাঁহারই অসুরূপ বসনভূষণে সজ্জিতা আর একটা প্রীমূর্ত্তি দাঁড়াইয়া আছেন। ইনিও সম্ভবতঃ তারা। নিম্নে একজন উপাশক নতজামু হইয়া উপবিষ্ট। মূর্ত্তিটা মধ্যযুগের শেষভাগের (late-medieval) বলিয়া অনুমিত হয়। ইহা ১৯০৪-৫ খুষ্টাব্দে প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণে আবিষ্কৃত হইয়াছিল।

পূর্ণীক্স বজ্ঞজারা মূর্ত্তি [বি (এফ) ৮] উচ্চতা ১' ৭",
প্রস্থ ১' ৩"। ইনি চতুর্বক্রা এবং অফবাহুসমন্বিতা।
দক্ষিণ ও বাম হস্তগুলি ভগ্ন। সম্মুখভাগের লগাটে
তৃতীর নেত্রের চিহ্ন বিদ্যানা এবং চূড়ায় ছুইটা অক্ষোভ্যের, একটা অমিতাভের ও একটা বৈরোচনের এবং
পশ্চান্তাগের মন্তকে অমোঘসিন্ধির মূর্ত্তি বিরাজমান।
মূর্ত্তিটার অস্বাভাবিক স্তনভার এবং অলক্ষারপ্রাচূর্য্য
দেখিরা মধ্যযুগের বলিয়া অমুমান হয়। ইহা ১৯০৪-৫
খুফাব্দে প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণে আবিক্বত
ছইয়াছিল।

All the state of t

বি (এফ) ২৩ সংখ্যক মারীচী মূর্ত্তি। মারীচীর তিনটী মুখ, তাহার মধ্যে একটা বরাহের। তিনি দক্ষিণ পদ বাঁকাইয়া (প্রত্যালীড়পদা) দাঁড়াইয়া আছেন। মূর্ত্তির পাদণীঠে সাতটা শূকর মূর্ত্তি ও সার্থির চিত্র উৎকীর্ণ রহিয়াছে। সূর্য্যমূর্ত্তির পাদপীঠে তাঁহার রথের সাতটা অশ্ব ও সার্থি অরুণের মূর্ত্তি অক্কিত থাকে। সাধারণতঃ যে সমস্ত মারীচীমূর্ত্তি দেখিতে পাওয়া ষায় তাহা অফউভুজা, কিন্তু এই মূৰ্ত্তিটী ষড়ভু**জ**া। কলিকাতা মিউঞ্জিয়মেও এইরূপ ষড়ভুজা মারীচী মূর্ত্তি ২।১টা আছে। কালক্রমে মহাধানীয় বৌদ্ধধর্ম মন্ত্রধান, বজ্রষান প্রভৃতি নানাবিধ শাখায় বিভক্ত হইয়া পড়িয়া-ছিল এবং নানা তান্ত্রিক ক্রিয়াকলাপ ইহার অন্তর্ভুক্ত হইয়াছিল। তান্ত্রিক সাধনার মূল বীজমন্ত্র। আমাদের দেশের গুরু বা ইফ্টমন্ত্রপ্রদাতার বেমন শিষ্য বা শিষ্যাকে দীক্ষা দিবার সময় কর্ণে বীজমন্ত্র প্রবণ করান সেইরূপ বৌদ্ধতান্ত্রিক সাধনাতেও বীজ স্থাপন করিতে হয়। বৌদ্ধদের 'সাধন মালায়' ইহার যথেষ্ট পরিচয় পাওয়া ষায়। যথা,—

১। অশোককান্তা মারীচী সাধনা।—শৃহতা ভাবনা করিয়া চন্দ্রে পীতবর্ণ 'মাং', তাহার উপরে অশোক পুজ্পের স্তবক, তাহার উপরে পুনরায় 'মাং' নামক বীজ এবং সকলের উপরে বিভুজা একমুখী বৈরোচন-মুক্টিণী, উদ্ধন্থিত অশোকশাখালগ্ন বামকরা দেবীকে ধ্যান করিতে হয়।

- ২। কল্লোক্ত মারীচী সাধনা।—সূর্য্যে পীতবর্ণ 'মাং' নামক বীজ ধ্যান করিয়া তাহা হইতে নির্গত রশ্মিসমূহের দারা আকাশে আকর্ষণ করিয়া তাহার উপরে গৌরবর্ণা ত্রিমুখী ত্রিনেকা ভগবতীকে স্থাপন করিতে হয়।
- ৩। উড়্টীয়ান মারীচী সাধনা।— বণ্মুখী, বাদশ
  ভুজা, অশোকচৈত্যালয়তা, পীতবৈরোচন
  সম্বিতা ব্যাস্ত্রচর্মবসনা, প্রত্যালীরস্থিত।
  লম্বোদরী।

মারীচী সাধনাগুলি পাঠ করিলে বুঝিতে পারা যায় যে প্রধান ধ্যানিবৃদ্ধ বৈরোচন মারীচীর গুরু, 'মাং' তাঁহার বীজ। যেমন শারদীয় পূজার সময়ে পঞ্চবর্ণের চূর্ণ দেবীর বল্লাকনে ব্যবহৃত হয় সেইক্লপ পঞ্চবর্ণের চূর্ণ দিয়া বৌদ্ধদেবতাদিগের যন্ত্র আঁকিতে হইত। রক্ত বর্ণের চূর্ণ দিয়া সূর্য্য এবং শ্বেত বর্ণের চূর্ণ দিয়া চন্দ্র আঁকিয়া তাহার উপরে মারীচী দেবীর বীজ 'মাং' অক্ষরটী শীতবর্ণের চূর্ণ দিয়া আঁকিতে হয়। এই প্রকার তান্ত্রিক সাধনা নেপালে এখনও রিন্যমান আছে।

প্রত্যালীচুপুদা মারীচী [রি (এফ) ২৩], উচ্চতা ১' ১০", প্রস্থ ১' <del>১'</del> । তাঁহার কটিদেশস্থিত কাঞ্চী হইতে বিলম্বিত বসনে দেহের নিম্নার্দ্ধ আর্ত। দেবী ত্রিমুখী এবং ষড়ভুজা। মধাবতী মুখটা বৃহত্তম এবং ঘাম দিকের মুখ বরাহাকৃতি। উপরের দক্ষিণ ও বাম হস্ত ভাঙ্গিয়া গিয়াছে। বিতীয় দক্ষিণ হস্তে তীর এবং তৃতীয় দক্ষিণ হতে অঙ্কুশ। বিতীয় বাম হস্তটীতে চাপ (ধমুক) এবং সর্বাদির হত্তে তর্জনীমূল। মধ্যবর্তী मुख्दकत्र मुक्टि धातिवृक्त देवदत्ताहरनत्र मृर्खि विदाखमान। মূলদেশে মারীচীর রথবাহক শূকরশ্রেণী মধ্যস্থ শূকরটা সমুখ্দিকে ফিরিয়া আছে, বাকী ছয়টীর মধ্যে তিনটা দক্ষিণ ও তিনটা বাম্ছিত্তে ধার্মান। মধ্যবর্তী শুকরে আরু তুলমূর্ত্তিটা নিশ্চয়ই রথের সারথি। রথের অন্ত কোন চিক্ত নাই। মূলদেশের দক্ষিণ প্রাস্তে নতজাতু পুরুষ ও ব্রামৃত্তি সম্ভবতঃ মৃত্তি প্রতিষ্ঠাতা এবং তাঁহার পত্নী। মূলের অবশিষ্টাংশে একটা নিপি খোদিত ছিল, সেটা একণে পুগু হইয়াছে। এই সূর্ত্তিটার সহিত আর ভিনটা মারীচীমূর্ত্তি তুলনীয়। इंडानिरंगत वक्ती नरको मिडकियाम वर नाकी घुडेंगी কলিকাতা মিউজিয়মে রক্ষিত আছে। সারনাথের

মারীটাটী বড়ভূকা, অশুকরটী অফ্টভূকা। অশু মূর্ত্তিক্যাটাতে মধ্যস্থ শূকরের উপরে অথবা নিম্নে একটী রাহ্তর
মন্তক জাহিত আছে এবং প্রধান মূর্ত্তির চতুর্দ্ধিকে চারিটা
ক্রুল মারীটা মূর্ত্তি বিরাজিত; কিন্তু সারনাথের মূর্ত্তিতে
এসকল চিহ্ন নাই।

জ্ঞ মহাহানের চিত্র।

প্রস্তরে খোদিত বুদ্ধদেবের জীবনের নানা ঘটনার চিত্র দক্ষিণককে প্রদর্গিত হুইয়াছে। সি (এ) ২ এবং দি (এ) ও সংখ্যক ছুইখানি প্রস্তর ফলকে (stele) চিত্রিত ঘটনা উল্লেখযোগ্য। বৌদ্ধদিগের মতে গৌতম বুদ্ধের জীরনে প্রধান অলোকিক ঘটনা আট্টী। তুসাধ্যে চারিটী ঘটনা এই :—(১) কপিলবস্ত নগরে জন্ম ; (২) রুদ্ধায়া বা মহাবোধিতে সম্যক্ সমোধি বা সিদ্ধিলাভ; (৩) সারনাথে ধর্মাচক্র প্রবর্তন বা প্রথম ধর্মপ্রচার; (৪) কুশীনগরে মহাপ্রিনির্বাণ বা দেহত্যাগ। স্থপরাপর ষ্ট্রাবনীর মধ্যে এই কয়েকটা (চত্রিত হইয়াছে :--(১) রাক্তগুরু ব্রক্তের শত্রু এরং প্রজ্ঞভাক পুত্র দেবদত কর্তৃক বুদ্ধকে হত্যা কুৱিবার ক্লেক্স প্রোরিত নালগারি না রত্থাক नामक छेमाउ इस्को व तमीकवन ; (२) देवशामी नगरव মক্ট্রেরতীরে অধ্বা কোশালী নগরের উপক্রপ্রতী भार्तित्वयक बत्त अकृषि बानत कर्कृक वृक्तत्वत्व मध् अमान ; (७) आवछोट नः प्रक्रिक अत्नोकिक कोछि মহাপ্রাতীহার্য বা 'Great miracle'; (৪) সান্ধাশ্যে দেবাবতরণ অথবা ত্রয়ন্ত্রিংশ স্বর্গ হইতে ত্রন্সা ও ইন্দ্র সমন্তিব্যাহারে অবতরণ; (৫) 'মহাভিনিজুমণ' বা বোধিলাভের নিমিত্ত কপিলবস্ত ত্যাগ। এই ঘটনাবলীর মধ্যে সাধারণতঃ আটটা শিল্পে একবোগে প্রদর্শিত হইয়া থাকে।

কথিত আছে যে ভাবীবৃদ্ধ যথন তুষি চ স্বর্গে বিদয়া স্থির করিলেন যে তিনি নরলোকের উদ্ধারের জন্ম প্রহণ করিবেন তথন কপিলবস্তার রাজা শুদ্ধোদনের পত্নী মায়াদেবী স্বপ্ন দেখিলেন যে একটা শেতহস্তী তাঁহার গর্ভে প্রবেশ করিতেছে। সারনাথের খোদিত চিত্রে [দি (এ) ২] এই ঘটনা অন্ধিত হইয়াছে; মায়াদেবী শয়ন করিয়া আছেন এবং ভাঁহার সন্নিকটে একটা হস্তী প্রদর্শিত হইরাছে। এই স্বপ্রচিত্রের পার্শ্ববর্তী আর একটা চিত্রে শালবৃক্ষ অবলম্বন করিয়া মায়াদেবীকে দণ্ডায়মান দেখা যার। তাঁহার বামপার্শে আর একটা দণ্ডায়মানা ত্রীমূর্ত্তি। ইনি মায়াদেবীর ভগ্নী প্রজাপতি। তাঁহার দক্ষিণপার্শে আকজন পুরুষ একটা শিশুকে ধারণ করিতেছেন। কথিত আছে মায়াদেবী গর্ভাবস্থায় পিত্রালয়ে গমন করিতেভ্নি, পথিমধ্যে লুম্বিণী গ্রামের উপবনে তাঁহার প্রস্বেব বিদ্যা উপস্থিত ইইলে তিনি এক শালবৃক্ষের তলে দাড়ান

ইরা ছিলেন। সেই সময় গৌতম তাঁহার দক্ষিণ কুক্ষি ভেদ कत्रिया व्यवजीर्ग इरेग्नाहिलान। এरे मानाकांज. निर्श्वाक ব্রহ্মা বা ইন্দ্র হস্তে ধারণ করিয়াছিলেন। বুদ্ধের জন্মচিত্রে, শালবৃক্ষতলে মায়াদেবী, নবজাত বুদ্ধ এবং তৎসহ ইস্ত ৰা ত্ৰহ্মার মূর্ত্তি প্রায়শঃ দেখিতে পাওয়া যায়। সি (এ) ২ সংখ্যক ফলকে মায়াদেবীর স্বপ্ন ও বুদ্ধের জন্মচিত্রের মধ্যে আর একটা চিত্র অন্ধিত আছে। ইহা বুদ্ধদেবের জনোর অব্যবহিত পরে প্রথম স্নানের চিত্র। একটী পদ্মের উপর শিশু বুদ্ধ দাঁড়াইয়া আছেন এবং তাঁহার চুই পার্যে কৃতাঞ্জলিবদ্ধ ছুইটী দণ্ডায়মান নাগের মূর্ত্তি। কথিত আছে লুম্বিণী গ্রামের উপবনে নাগরাজ নন্দ ও উপনন্দ কর্ত্তক রক্ষিত হুইটী প্রস্রবণের জলে গৌতম. প্রথম সান করিয়াছিলেন। গৌতমের জন্মসংক্রান্ত উল্লিখিত তিন্টী ঘটনা এই ফলকের সর্বনিম্নত্ম অংশে প্রদর্শিত হইয়াছে। এই ফলকের মধ্যবন্তী অংশে তাঁহার গৃহত্যাগ হইতে আরম্ভ করিয়া মধু ও পায়স গ্রহণ পর্যান্ত সমস্ত কাহিণী উৎকীর্ণ আছে। মধ্যের অংশের বাম পার্থে গৌতমের মহাভিনিজুমণ চিত্রিত . হইয়াছে। গোতনের অধপাল ছন্দক প্রভুর রাজোচিত আভরণাদি গ্রহণ করিতেছেন। ইহার একপার্শ্বে গৌতমের স্বহস্তে কেশ কর্ত্তনের চিত্র উৎকীর্ণ হইয়াছে। কথিত আছে যে গোডম নিজ চূড়া কৰ্ত্তন করিলে ইন্দ্র সেই কর্ত্তিত

टक्न चर्ल नहेंग्रा शिवा शृका करतन। धेर कारानत वाम-পার্মে নাগরাজ কালিকের চিত্র বিদ্যানান আছে। অংশের দক্ষিণপার্যে গোড়ম একটি পল্লের উপরে ধ্যানস্থ এবং তাঁহার সম্মুখে গ্রামণী তুহিতা স্কলাতা পায়সপাত্র ইন্তে উপবিষ্টা। কথিত আছে ছয় বংসর দ্বুক্রচর্যার পর সিদার্থ সেই পথ পরিত্যাগ করিয়া স্ক্রভাতার প্রদত্ত মধু-পায়স গ্রহণ করিয়াছিলেন। চড়া কর্ত্তন চিত্রের উপরিভাগে এই পায়স গ্রহণ চিত্র খোদিত আছে i কলকেঁর উপরের অংশ ভাঙ্গিয়া গিয়াছে। উহা তুই ভার্টে বিভক্ত। বাদে ভূমিস্পর্শ মুদ্রায় অবস্থিত সিন্ধার্থের বোধি বা সিন্ধি লাভের চিক্র। বুদ্ধের জীবন-চরির্ত পাঠে অবগত হওয়া যার যে তপ্সায় কুশকার হইয়া গোতম যখন বুঝিলেন বে এই ভাবে সম্বোধি লাভ করিতে পারিবেন না তখন ভিনি ক্রমল: উক্রেলার দিকে অগ্রসর ইইতে লাগিলেন। উরুবেলা বা উরুবিল্প প্রামে গৌতম ব্যন অপুৰ্থ বৃক্ষতলে ধ্যানে নিমগ্ন হইলেন তখন মার বুঝিতে পারিল যে গোতম এইবার সম্বোধি লাভ করিবেন এবং সম্বোধি লাভ করিয়া তিনি লোকের দুর্থে বিমোচন করিবেন। তাহা হইলে জগতে মারের बोका मुखे बेहेरव। मात्र उथम निर्फात रेमची मार्यस লইয়া সিদ্ধার্থের ধানি ভঙ্গ করিতে চলিল, কিন্তু তাহার नकल दुरुको गुर्थ इट्रैल। এই कलटकत उर्द्धापिटक, याम

প্রতি। মারকে বিফল মনোরথ হইয়া গৃহে কিরিতে দেখিয়া তাঁহার তিন কলা সিন্ধার্থের ধান ওক করিতে চলিল। সোঁতমের মনে কামোদ্দীপনের সকল চেষ্টাই বিফল হইল। বুলের বাম দিকে দণ্ডায়মানা জী মৃতিটা মারের তিন কলার মধ্যে অল্যতমা। মারের কল্যারা বিফলমনোরথ হইয়া চলিয়া গেলে মার বুদ্ধকে জিজ্ঞাসাকরিল, আপনি যে বোধি লাভের উপযোগী পুণ্য অভর্তন করিয়াছেন তাহার সাক্ষ্মী কে ? বুদ্ধ তখন দক্ষিণ করে ভূমি স্পর্শ করিয়া পৃথীদেবীকে ভাকিলেন। পৃথিদেবী গোতমের বাক্যের সমর্থন করিবলেন। মৃত্তির পাদপীটের মধ্যম্বলে পাত্রহত্তে অন্ধিত জীমৃত্তিটা পৃথিবীক মৃত্তি।

এই অংশের অপর পার্ষে গোতম বুদ্ধের প্রথম ধর্ম প্রবর্ত্তন সূচিত হইতেছে। গোতম উরুবিল্প বা বুদ্ধগরা হইতে বারাণসী যাত্রা করিয়া নগরের উপরুঠে মুগদাবে তাঁহার পাঁচজন শিধ্যের নিকট ধর্মপ্রচার করিয়াছিলেন। গৃহত্যাগ করিলে তাঁহার পিতা শুদ্ধোদন শাক্য-বংশীয় পাঁচজন যুবাকে গোতমের সহচর হইবার জন্ম পাঠাইয়া দেন। কিন্তু গোতমের দীর্ঘ তপস্থার অবসাবে, ইহারা ভাঁহাকে পরিভাগি করিয়া কাশীতে চলিয়া আসেন।

গোতম বুদ্ধত্ব লাভ করিয়া কাশীতে প্রথমে এই পাঁচজনের নিকট ধর্ম প্রচার করিয়াছিলেন। এই সূত্রের নাম "ধর্মচক্র প্রবর্তন"। বর্ত্তমান চিত্রে আসনে উপবিষ্ট বুদ্ধের হস্তবয় ধর্মচক্রমুদ্রায় বক্ষের সন্ধিকটে বিশুস্ত রহি-য়াছে। শিষ্যপঞ্চকের মধ্যে ছুইজন বিদ্যমান আছেন। মূর্ত্তির পাদপীঠের চক্র চিহ্নটা ধর্ম্মচক্র নামে স্তপরিচিত। চক্রের উভয় পার্বে উপবিষ্ট মূগৰয় মূগদাবের অস্তিত্ব সূচিত করিতেছে। এই ফলকের উপরের অংশ ভাঙ্গিয়া গিয়াছে, ভবে দি (এ) ৩ সংখ্যক ফলকে (চিত্ৰ ১০) আটটী ঘটনার চিত্রই সম্পূর্ণ আছে। জন্ম, সম্বোধি ও ধর্মচক্র প্রবর্তনের কথা পূর্বেবই বলা হইয়াছে। এই ফলক খানিতে বানর কর্তৃক মধু প্রদান, মহাপ্রাতীহার্য্য, দেবাবতরণ, নালগিরি দমন ও মহাপরিনির্বাদের চিত্র দেখিতে পাওয়া যায়। ইহা চারিটা অংশে বিভক্ত এবং প্রত্যেক অংশে ছুইটা করিয়া চিত্র আছে। নিমের অংশে জন্ম ও সম্বোধির চিত্র। ইহার উপরের অংশে বানর কর্তৃক মধু প্রদান ও নাল-গিরির চিত্র। জন্ম চিত্রের উপরে বানর কর্তৃক মধু প্রদানের চিত্রটী অন্ধিত আছে। ক্থিত আছে যে বৈশালী নগরের মর্কট হ্রদতীরে বুদ্ধদেবকে একটা বানর মধুপূর্ণ একটা পাত্র প্রদান করিয়াছিল। বৃদ্ধদৈব বানরের নিকট কুইতে মধুপাত্র গ্রহণ করায় বানরটা

আননে নৃত্য করিতে করিতে একটা কৃপে লক্ষ প্রদান করিয়া প্রাণত্যাগ করে। মধু প্রদানের পুণ্যে এই বানর স্বর্গে দেবরূপে জন্ম গ্রহণ করিয়াছিল।

বুদ্ধের খুল্লতাত পুত্র দেবদন্ত বুদ্ধের প্রধান প্রতিঘন্দী ছিলেন। তিনি হিংসাপরবশ হইয়া ছই তিনবার বুদ্ধকে হত্যা করিবার চেফা করেন। বুদ্ধ একদিন রাজগৃহের একটা সঙ্কার্ণপথ দিয়া যাইতেছিলেন, এমন সময়ে দেবদন্ত একটা মত হস্তীকে সেই সঙ্কীর্ণ পথে ছাড়িয়া দিয়াছিলেন। এই হস্তীটার নাম নালগিরি বা রত্তপাল। নালগিরি উন্মন্ত হইলেও বুদ্ধকে আক্রমণ না করিয়া তাঁহার সন্মুখে অবনত হইয়াছিল। এই ঘটনার নাম নালগিরি দনন। মধ্যস্থলে বুদ্ধদেব, তাঁহার দক্ষিণপার্শ্বে উপবিষ্ট হস্তী এবং বামপার্শ্বে দেবদন্ত দাঁড়াইয়া আছেন।

তৃতীয় অংশে দেবাবতরণ ও মহাপ্রাতীহার্য্যের চিত্র।
বুদ্ধের মাতা মায়াদেবী পুত্রের জন্মের সপ্তাহ পরে স্বর্গ
গমন করিয়াছিলেন বলিয়া বুদ্ধদেব ত্রয়ক্তিংশ দেবগণের
সর্গে গমন করিয়া তিনমাস কাল মাতার নিকট অভিধর্ম
ব্যাখ্যা করেন। কথিত আছে বুদ্ধ যখন ত্রয়ক্তিংশগণের
স্বর্গ হইতে অবতরণ করেন তখন স্বর্গ হইতে পৃথিবী
পর্যাস্থ সহসা তিনটা সোপান আবিভূতি হয়। মধ্যের
সোপানটা স্ফটিক নির্মিত; ভগবান বুদ্ধ এতদ্বারা

व्यवज्वन करवेन। पिकरनित लालीनेजी खर्वन निर्मिज ; ব্রুমা বুদ্ধকে চামর ব্যক্তন করিতে করিতে এই সোপান পথে অবতরণ করেন। বামের সোপানটী রজত নির্মিত: দেবরাজ ইন্দ্র বৃদ্ধের মন্তকে ছত্র ধারণ कतिया এই পথে बारमने । এই यहनात नाम रेम वार्विडेंद्रने । বৌদ্ধ মতে সাক্ষাস্থ নগরে ইক্স ও ত্রন্মা সমভিব্যাহারে বৃদ্ধ-দেব ভূতলে অবতরণ করিয়াছিলেন। এই অংশের অপর চিত্রটা 'মহাপ্রাভীহার্যোর' চিত্র। কথিত আছে डर्गतान वृद्ध यथन ब्राक्षिप्रदेश क्रब्र्स्टर्ग्वरन व्यवस्थान कतिर्टिष्टिलन उथन श्रुवन काश्रम, मकती रंगानानीश्रदी, সঞ্জুয়ী বৈর্ট্টীপুত্র, অজিতকেশকপ্রল, করুদ কাভাগ্যন এবং নিপ্র হ জ্ঞাতিপুত্র প্রভৃতি বুদের প্রতিবন্দিগণ ঈর্যাপরবর্শ इरेग्रा वृक्षतक व्यत्नोकिक यहँना क्षप्तर्मन कतिएं काईर्रीन করিয়াছিলেন। মগধের রাজা শ্রেণিক বিশ্বিসার এই বাঁপারে মধ্যত্ত ইইতে স্বীকৃত না হওয়ায় এই ছয়ন্ত্রন জাঁচার্য্য কোশলদেশে গমন করিয়া,রাজা প্রসেনকিউকে মধ্যস্থ ইইভে অনুরোধ করেন। প্রসেনজিত স্বীকৃত ইইলৈ বুদ্ধ কোশলদেশের রাজধানী প্রাবস্তী নগরে গিয়া প্রতিহার্য বা অলোকিক সৃষ্টি দেখাইয়া এই ছয়জন বিরুদ্ধবাদী আচার্য্যকে পরাস্ত করেন। একাধারে জুল ও অগ্নি থাকিতে পারে ইহা প্রমাণ করিবার জন্ম বুদ্ধ নিজের স্তব্ধ হইতে অগ্নি ও পদ হইতে জল বাহির করিয়াছিলেন, এবং একই সময়ে তিনি সর্বর্ত্ত সকল দিকে বিরাজমান ইহা দেখাইবার জন্ম বছ বুদ্ধ স্থান্তি করিয়া একই সময়ে চারিদিকে প্রকটিত হইয়াছিলেন। এই ফলক খানিতে তিনজন বুদ্ধ তিনদিকে তিনটা পালের উপরে বাসিয়া আছেন দেখিতে পাওয়া যায়। সি (এ) ৬ সংখ্যক ফলকখানি এই ঘটনার চিত্র। এই ঘটনার নাম মহাপ্রাতীহার্য্য এবং ইহার বিস্তৃত বিবরণ দিব্যাবদান প্রস্তৃত্ব প্রাতীহার্য্য সূত্র নামক ঘদশাবদানে লিপিবদ্ধ আছে।

১। Divyavadana edited by E. B. Cowell & R. A. Neil, Cambridge, 1886, pp. 145-66. Monsieur A. Foucher মহাপ্রতিহার্গ বা আবতার এই আভ্যা ঘটনার বিবরণের অর্থ সর্পপ্রথমে প্রকাশ করিয়াছিলেন। Journal Asiatique, deuxième serie, Tome XIII, pp. 1-77. pl. 1-7. হ্রেসাহেবের Beginnings of Buddhist Art গ্রন্থে (pp. 147-81 and plates) মহাপ্রতিহায়ের বিশ্ব বর্ণনা আছে।

কা ভিবাদী জাতক।

বাহিরের বারান্দায় প্রদর্শিত ডি (ডি) ১ সংখ্যক সর্দলটী (দৈর্ঘ্যে ১৬') গুপু সময়ের নিদর্শন। ইহার সম্মুখভাগ ছয়টা অংশে (panel) বিভক্ত। দুই প্রান্তের ছই অংশে বৌদ্ধ বৈশ্রবণের মূর্ত্তি অঙ্কিত। বাকী চারিটী অংশে 'জাতক' বা বুদ্ধদেবের এক অতীত জন্মের বৃত্তান্ত বির্ত আছে। মধ্যস্থ ছুইটা অংশে নর্ত্তকীদের নৃত্যুগীত দেখান হইয়াছে। ইহার দক্ষিণে নর্ত্তকীরা এক সাধুকে ঘিরিয়া আছে এবং বামে ঘাতক সাধুর দক্ষিণ বাহু ছেদন করিতেছে। এখানে চিত্রিত জাতকের নাম 'ক্ষান্তিবাদী' জাতক। এই জাতকে কথিত হইয়াছে একদা বোধিসত্ত কুগুককুমার নামক ত্রাহ্মণপুত্র রূপে জন্মগ্রহণ করেন। অধ্যয়ন শেষ করিয়া গার্হস্থাজীবনে প্রবেশ 'করিবার অনতিকাল পরেই তাঁহার পিতামাতার মৃত্যু হয়। নখর দেহের কথা ভাবিয়া তিনি ঐশর্যো বিতৃষ্ণ হইলেন এবং সংপাত্রে সমস্ত ধন বিভরণ করিয়া হিমালয়ে গিয়া তপস্তায় নিমগ্ন হইলেন। দীর্ঘকাল তপঃসাধন করিয়া পুনরায় লোকালয়ে ফিরিলেন এবং বারাণসী নগরে আসিয়া রাজার উদ্যানে বাস করিতে লাগিলেন। একদিন কাশীরাজ कनातु महम व्यवशाय नर्खकी हन भतिरद्विष्ठ इहेगा এहे छेनारन अदनम कतिरलन अवः छात्रारमत्र नृञ्जीरङ বিমুগ্ধ হইয়া অচিরাৎ গভীর নিক্রায় মগ্ন হইলেন.। তর্থন নর্ত্তকীরা রাজাকে ছাড়িয়া ইতস্ততঃ বিচরণ করিতে

করিতে বোধিসত্ত্বের নিকট আসিয়া উপস্থিত হইল এবং তাঁহাকে প্রণাম করিয়া ধর্ম্মকথা শুনিবার বাসনা জানাইল। বোধিসত্ত তাহাদিগের আগ্রহ দেখিয়া উপ-দেশ দিতে আরম্ভ করিলেন।

এদিকে নিদ্রাভঙ্গের পর রাজা মর্ত্তকীদের অসুপস্থিতির কারণ শুনিয়া রোষভরে বোধিসত্তের নিকট আগমন করিলেন এবং তাঁহাকে কপট সম্ন্যাসী ভাবিয়া জিজ্ঞাদা করিলেন, "তুমি কি ধর্মা প্রচার করিতেছ ?" বোধিসত্ত বলিলেন, "আমি তিতিকা ধর্মা প্রচার করিতেছি।" ''তোমার তিতিক্ষা আমি পরীক্ষা করিব'' বলিয়া রাজা ঘাতককে বেত্রাঘাতে বোধিসপ্তের সর্বাঙ্গ জর্জ্জরিত করিতে আদেশ দিলেন। আদেশ পালিত হইলে রাজা পুনরায় তাঁহাকে জিজ্ঞাসা করিলেন, "তুমি কোন ধর্ম প্রচার কর ?" বোধিদত্ব অটলভাবে উত্তর দিলেন, "মহারাজ, আমি তিতিকা ধর্ম প্রচার করি।" উত্তর শুনিয়া রাজা ঘাতককে আদেশ দিলেন, "এই তথ্ড সাধুর হস্তপদ ছেদন করিয়া দাও।" তখনও রাজ'র প্রশ্নোত্তরে বোধিসত্ব তিতিক্ষা ধর্মের মহিমা ঘোষণা করিলেন। অতঃপর রাজাজ্ঞায় তাঁহার নাসিকা ও কর্ণ ছেদন করিয়া দেওয়া হইল। রক্তধারায় প্লাবিত হইয়া বোধিসত্ত পুনরায় তিতিক্ষার জয় গাহিলেন। রাজা চলিয়া

গেলেন কিন্তু তাঁহাকে আর প্রাসাদে পৌছিতে হইল না।
উদ্যানদারের সম্মুখীন হইলে অকস্মাৎ বস্তুদ্ধরা দিধা
হইল এবং সেই গহরর হইতে এক দেলিছ্মান অগ্নিশিখা
উথিত হইয়া রাজাকে আক্রমণ করিয়া মহানরক
আরীচিতে নিক্ষেপ করিল। সেই রাত্রেই রোধিসত্ত
দেহত্যাগ করিলেন এবং রাজভৃত্য ও নগ্রবাসীরা
গন্ধনাল্যাদির দারা তাঁহার অন্তিমকার্য্য সম্পাদন করিল।

<sup>3 |</sup> The Jataka, edited by E. B. Cawell, Cambridge, 1897, Vol. III, pp. 26-29.

## পঞ্চম অধ্যায়

## শিল্প।

পূর্ব্ব অধ্যায়ে প্রদত্ত বিবরণে পাঠক অবশ্য লক্ষ্য ক্রিয়াছেন যে সারনাথে অশোকের সময় হইতে আরম্ভ ক্রিয়া মুসল্মান অভাুদয় প্রাস্ত সকল ঐতিহাসিক্ যুগেরই শিল্প নিদর্শন পাওয়া গিয়াছে। আর্য্যাবর্তের শিল্পকলার ধারাবাহিক ইতিহাদের এমন প্রচুর উপকরণ একত্র স্থার কোথাও পাওয়া যায় নাই। স্থতরাং সার-নাথের শিল্প সম্পদের মহিমা বুঝিতে হইলে ভারতের শিল্পের ইতিহাস পূর্ব্বাপর আলোচনা করা আবশ্যক। ভারতীয় শিল্পের ইতিহাসের সূচনার যুগ মৌর্য সমাট অশোকের রাজত্বলা। ইহাতে পাঠক এরূপ মনে করিবেন না যে মৌর্যাদিগের পূর্বেব ভারতবর্ষে শিল্পের অসুশীলন ছিল না। অশোকের পূর্ববর্তী সময়ের খুব অল্প শিল্প নিদর্শন এ পর্যান্ত পাওয়া গিয়াছে। মগধের প্রাচীন রাজধানী রাজগৃহে আবিষ্কৃত 'জরাসন্দের বৈঠক' ভারতীয় স্থাপত্যের প্রাচীনতম নিদর্শন বলিয়া কাগুসন সাহেব निर्द्धम कतियाद्यन । किस्त शिक्षांव अर्पारम वत्रश्लीय जवः

সিস্কুদেশে মহেঞ্জোডারোতে প্রাচীনতর যুগের (অন্যন খুঃ পুঃ ৩০০০) শিল্প নিদর্শন আবিদ্বত ইইয়াছে। ফাগুর্সন সাহের অনুমান করেন মৌধ্যদিগের পূর্বের ভারতীয় স্থাপত্যে প্রস্তুরের পরিবর্ত্তে কাষ্ঠ অধিক-তর পরিমাণে ব্যবহৃত হইত এবং এই নিমিত্তই তাহার কোন ধ্বংসাবশেষ পাওয়া যায় নাই। আর্ঘ্যগণ কার্চ্চের উপর নানা প্রকার কারুকার্য্য করিতেন। উপরোক্ত আবিদ্ধারের ফলে এখন দেখা যাইতেছে যে এইরূপ অনুমান করিবার কোন কারণ নাই। অবশ্য মোর্যায়ুগের পূর্বের ভারতীয় স্থাপত্যে বহুল পরিমাণে কার্চ ব্যবহৃত হইত বলিয়া মনে হয়। কারণ দারু স্থাপত্যের প্রভাব শুঞ্চ রাজত্বকাল পর্যান্ত প্রস্তারস্থাপত্যে সংক্রোমিত দেখা যায়। কিন্ত কাঠই যে তখন নির্মাণের প্রধান উপাদান ছিল এমন মনে করিবার কারণ নাই। ইফ্টক নিশ্মিত গুহাদির বহু ধ্বংশাবশেষ হরপ্লায় ও মহেপ্লেডারোতে আবিক্ত হওয়ায় এই সন্দেহ উপস্থিত হইয়াছে।

শৌৰ্য পিল

সারনাথের স্থাপত্যের ইতিহাস মোর্য্যুগ হইতে আরম্ভ করিতে হয়। অশোকের অনুশাসনযুক্ত একটা

<sup>(</sup>২) Ctembridge History of India, প্রথম থতে সার জন মার্শেকর প্রবন্ধ এইবা। ইহাতে প্রাচীন ভারত পিল্ল সম্বন্ধে বহু জাতব্য তথ্য সন্নিবেশিত হইগাছে। এই প্রবন্ধ অবলবনে মৌর্য্য শিক্ষের বিবরণ লিখিত হইগাছে।

স্তম্ভ এবং সম্ভবতঃ তৎকালে নির্দ্ধিত একটা প্রস্তর-বেদিকা (railing) তদানীন্তন শিল্পের সাক্ষ্য প্রদান করিতেছে। ১৯১৫ সালের খনন কার্য্যে আবিদ্ধৃত কতকগুলি প্রস্তরমুন্থেও বজ্পলেপ লক্ষিত হয়। কারুকার্য্য হিসাবে এই মুগুগুলি কলিকাতা মিউজিয়মে পাটনা হইতে আনীত চুইটা যক্ষমূর্ত্তি অপেক্ষা উৎকৃষ্ট বলিয়া কথিত হইতে পারে। এই প্রকার মস্থাও চাক্চিক্যময় বজ্পলেপ (polish) এই যুগের শিল্প নিদর্শনের একটা প্রধান বিশেষত্ব। পরবর্তী যুগের শিল্পে ঠিক এই প্রকারের বজ্পলেপ দেখিতে পাওয়া যায় না। এই

অশোক স্তম্ভটী ভারতীয় শিল্প ইতিহাসে বিশিষ্ট স্থান পাইবার যোগ্য। এইরূপ স্তম্ভ আরপ্ত অন্যত্র আবিদ্ধত হইয়াছে এবং জনসাধারণ কর্তৃক লাট নামে আখ্যাত। এই স্তম্ভগুলি রহদাকার এক একটা অখণ্ড (monolithic) প্রস্তর হইতে খোদিত হইয়াছে। এই স্তম্ভগুলি মূল হইতে শীর্ষদেশ পর্যাস্ত গোলাকারে উঠিয়া শোষের দিকে ক্রমশঃ সরু ভাব ধারণ করিয়াছে। স্তম্ভের শীর্ষভাগের মূল ঘণ্টাকার (bell-shaped)। ঘণ্টাকৃতি মূলের গ্রীবাদেশে (abacus) নানা প্রকার জীব জম্ভর

মৃত্তি খোদিত আছে। পাদমূল (base) হইতে শীর্ষদেশ (summit) পর্যান্ত এই স্তম্ভগুলির উচ্চতা ৪০ হইতে লোরিয়নন্দন গড়ে অবস্থিত স্তম্ভশীর্ষে একটা সিংহমূর্ত্তি এবং উহার গ্রীবাদেশে (abacus) স্থানিভিন হংসভোণী অন্ধিত রহিয়াছে। অপের স্তম্ভ-গুলির চূড়ার হন্তী কিম্বা হবের মূর্ত্তি আছে। সাঁচীর ও সারনাথের স্তম্ভশীর্ষে একটা সিংহের পরিবর্তে চারিটা সিংহমূর্ত্তি পরস্পারের পৃষ্ঠ সংলগ্ন আছে। গ্রীবাদেশ (abacus) মাথে মাৰে ভরুলতা (honey-suckle) অর্থবা চক্র বা জন্ত সমূহে পরিশোভিত। স্তম্ভঞ্জির গায়ে কোনও কার্ক্টকার্য্য নাই, কেবল এক প্রকার মস্থণ বজ্রলেপে মণ্ডিত; কিন্তু তাহাতেই ইহাদের সৌন্দর্য্য ফুটিয়া উঠিয়াছে। সারনাথের স্তম্ভশীর্য দেখিয়া স্থির প্রতীতি জন্মে যে মোর্যায়ুগে ভারতীয় শিল্প অতি উচ্চস্তরে উপনীত হইয়াছিল। এই ভাক্ষ্য কল্পনায় শিল্পীর বংশাসুক্রনে লব স্প্রিকৌশল জাজ্লামান রহিয়াছে। বছৰুগবাপী সাধনা ভিন্ন এরূপ ভাসর্য্যের বিকাশ मेखन नर्र । नीर्वेष्ट निः रेखनित्र व्यमामान एउँ बानुखी ভাহাদের ক্ষীত শিরানিচয়ে ও মাংশপেশীর নতোরত আকারে অভিব্যক্ত রহিয়াছে। অক্টাক্ত মৃত্তিসমূহেও এইরপ জীবন্ত ভাব পরিলক্ষিত হয়। শিল্পের প্রাথমিক

অবস্থার আড়ফভাবের লেশ মাত্র ইহাতে নাই। জস্কগুলির গড়ন এরপ স্বাভাবিক হইয়াছে বেন জীবস্ত বলিয়াই মনে হয়। তাহাদের সজীব ভাব ফুটাইয়া তুলিতে ভাকরের যে বিশেষ আগ্রহ ও ষত্র ছিল তাহাতে সন্দেহ নাই। পরস্ত চারিটা সিংহ মূর্ভিতে ভাকর জ্ঞাতসারে ও ইচ্ছাপূর্ববকই হাপত্যের সহিত সামঞ্জম্ম রাখিয়া এমন একটা ভাব ফুটাইয়া তুলিয়াছেন বে এই মূর্ভিগুলি স্তম্ভের গকল অংশের সহিত বেশ স্থাসত হইয়াছে (চিত্র ৫)। স্তম্ভের গ্রীবাদেশে (abacus) উৎকীর্ণ অর্থমূর্ভি নির্মাণ বিষয়েও ভাকর এমন একটা আদর্শ অবলম্বন করিয়াছেন যাহা প্রভীচ্য শিল্লে স্থারিচিত পদ্ধতির অনুগত। স্থতরাং দেখা যাইতেছে যে প্রস্তর গাত্রে খোদিত (relief) মূর্ভি নির্মাণ বিষয়েও

কোন কোন পণ্ডিত মনে করেন পারসীক সাম্রাজ্যের প্রাচীন রাজধানী পার্সিপলিসের ধ্বংসাবশেষের মধ্যে হবিমনীয় (একিমনীয়) নুপতিগণের আমলের যে সকল স্তম্ভ দেখিতে পাওয়া যায় তাহার সহিত অশোকের স্তম্ভের বিশেষ সাদৃশ্য আছে এবং এই সকল স্তম্ভ নির্মাণ করিবার জন্ত অশোক সম্ভবতঃ পারস্তবাদী গ্রীক শিল্পী নিয়োগ করিয়াছিলেন। আবার অনেকে মোর্য্য শিল্পে বৈদেশিক প্রভাব স্বীকার করিতে অসন্মত। অশোকের নিকট পারসীক বা গ্রীকগণ বিদেশী ছিলেন না। অশোক ধর্ম্মের দ্বারা পারস্থ প্রভৃতি দেশ জয় (ধর্ম্মবিজয়) করিয়া-ছিলেন। স্থতরাং অশোকের পক্ষে পারসীক বা গ্রীক শিল্পী বিনিয়োগ অসম্ভব নহে।

শুল শিল।

মোর্য্য শিল্পের অব্যবহিত পরবর্তী শুক্ত শিল্পের নিদর্শন সারনাথে ছুই চারিটা মাত্র আছে। ছয় নম্বর চিত্রে প্রদর্শিত স্কন্তশীর্যটীতে দেখা যায় হস্তী ও অশ্ব লতাপাতার मध्य बङ्गाङ्गीভाবে विमामान द्रश्चित्रारह । এই उन्हानीर्यद একদিকে অশারোহী, অপরদিকে মাহুত ও একজন আরোহীসহহস্তী। অশ ও হস্তী উভয়েরই গতিশীলতা দেখান হইয়াছে। শুঙ্গযুগের শিল্পকে ভারতের তদানীন্তন জাতীয় শিল্প বলা যাইতে পারে। ভারত্ত, বুদ্ধগয়া এবং সাঁচীর দ্বিতীয় স্তৃপবেদিকা গাত্রে, পাটনায় এবং সারনাথে প্রাপ্ত ভগ্নাবশেষে এই শিল্পের প্রচুর উদাহরণ পাওরা যায়। সাঁচীর দিতীয় স্তৃপের বেদিকার পত্মগুলি এবং ভারহুত স্তৃপের বেদিকার গাত্রের লতা এই জাতীয় শিল্পের উৎকৃষ্ট উদাহরণ। ভারতীয় ভাস্কর এযুগে শবিকৃতভাবে মনুষ্যমৃত্তি অঙ্কনে সিদ্ধহন্ত ছিলেন বলিয়া মনে হয় না। স্তম্ভ গাত্রে খোদিত মূর্ত্তিগুলি দেখিলে ইহার যথার্থা উপলব্ধি হয়। মূর্ত্তিগুলিতে কমনীর ভাব নাই, যেন প্রস্তর গাত্রে কোন মনুষ্য মূর্ত্তির ছায়া মাত্র পতিত হইয়াছে। এই মূর্ত্তিগুলি প্রত্যক্ষ মানবাকৃতির প্রতি-কৃতি নহে। যে ছায়া দর্শকের চিত্রপটে বিদ্যমান থাকিয়া যায় (memory picture) এই সকল মূৰ্ত্তি তাহারই অনুরূপ। অঙ্গ প্রত্যঙ্গের মধ্যে সামঞ্জস্ত নাই। স্থানে স্থানে মূর্ত্তির কোনও কোনও অঙ্গে অভিশয়তা দোষ লক্ষিত হয়। তথাপি ৰছ মূৰ্ত্তিবিশিষ্ট চিত্ৰ সমূহে মূর্ত্তিগুলির অঙ্গ প্রত্যঙ্গ স্বভাবসঙ্গত না হইলেও শিল্পীর অভিপ্রেত ভাব বেশ ফুটিয়া উঠিয়াছে। ভারহুত, বুদ্ধগয়া এবং সাঁচীর ভোরণ গাত্তে খোদিত চিত্রগুলি দেখিলে ইহা স্থন্দররূপে প্রতীয়মান হয়। ভারতত অপেক্ষা বুদ্ধগয়ার শিল্পকলা এবং বুদ্ধগয়া অপেক্ষা সাঁচীর প্রথম স্তৃপের তোরণের ভাস্কর্য্য উৎকৃষ্টতর। এই যুগে ভারতীয় শিল্পে অবাস্তব জীবজন্ত অঙ্কনের বহু উদাহরণ পাওয়া য়ায়। মনুষ্যমূর্ত্তি চিত্রনে শিল্পী সিদ্ধহন্ত না হইলেও, তাহার সৌন্দর্য্য জ্ঞানের পরিচয় সর্ববত্র বর্ত্তমান। ফল ও ফুলগুলি খুব স্বাভাবিক ভাবেই অঙ্কিত হইয়াছে। ফল ফুল ও লভাপাতার মধ্যে কাল্লনিক জীব জস্তুর স্থুন্দর সমাবেশ করিয়া সাঁচীর দ্বিতীয় স্তৃপের বেদিকার গাত্রে যে সৌন্দর্যা স্বস্তির চেক্টা হইয়াছে ভাহা সেই সময়কার অক্ত দেশের শিল্পে দখিতে পাওয়া যায় না। ইহা ভারতীয় শিল্পীর প্রতিভাঙ্গাত। সারনাথে

প্রাপ্ত স্তম্ভণীর্ষের অংখর চিত্রের (চিত্র ৬-ক) সহিত অংশাক স্তম্ভের অংখর তুলনা করিলে বুঝা যায় শুঙ্গ শিল্পের ধারা বিভিন্ন পথে চলিয়াছিল। এই যুগের শিল্প খুব উন্নত হইলেও ইহাতে গুপুশিল্পের লালিত্যের অভাব অমুভূত হয়।

সপুরার প্রাচীন শিল।

খৃষ্টপূর্বব দ্বিতীয় শতাব্দীর প্রারম্ভে ভারতের উত্তর-পশ্চিম দারে গান্ধারাদি প্রদেশে ব্যাক্টিয়া হইতে আগত গ্রীকগণের অধিকার কালে এক নৃতন শিল্প পদ্ধতি আবিভূতি হইয়াছিল। ইহাকে গান্ধার শিল্প পদ্ধতি বলা যাইতে পারে। ইহা তদানীস্তন গ্রীকশিল্পের দারা অমু-প্রাণিত। সারনাথের সহিত এই গান্ধার শিল্পের পরোক্ষ ভাবে সম্বন্ধ বর্ত্তমান আছে। প্রাচ্য ও মধ্য ভারতের भिल्लीता ध्यथमण्डः तूकरमरतत्र धवः दर्शक ध्यमरभत প্রতিমূর্ত্তি প্রস্তুত করিতেন না। গান্ধারের গ্রীক শিল্পীরা গ্রীক দেবমূর্ত্তির অনুকরণে বুদ্ধমূর্ত্তি নিশ্মীন করিতে আরম্ভ করেন। এই গান্ধার শিল্পের সর্ববগ্রাসী শক্তি সমগ্র প্রাচ্য শিল্পে প্রতিফলিত হইয়াছিল। ক্যাণদিগের প্রভাবে গান্ধার শিল্প সমধিক উন্নতিলাভ করে। মথুরা প্রভৃতি স্থানে এই সময়ে ভারতের জাতীয় শিলের ও গান্ধার শিলের মিলনে এক নৃতন শিল্পরীতির উৎপত্তি হয়। এই নৃতন রচনারীতি মথুরা শিল্পরীতি নামে বিষ্যাত।

नात्रनार्थ क्षांगमूरगत्र मर्ट्सांटक्से शिल्ल निवर्णन বিরাট বোধিসত্ব [বি (এ) ১] মূর্ত্তি (চিত্র ৭)। এই মূর্ত্তিটী মথুরা অঞ্চল হইতে আনীত। ইহার প্রতিষ্ঠাতা ভিক্ষু বল সম্ভবতঃ মথুরাবাসী ছিলেন। তজ্জক্ত বোধ হয় এই মূর্ত্তিটী মথুরার পাথরে নির্দ্মিত। খৃষ্টীয় প্রথম বা বিতীয় শতাকীতে মথুৱায় যে এক শিল্পিগোষ্ঠীৰ অভ্যুদয় হইয়াছিল, বোধ হয় এই মূর্ত্তিটী তাঁহাদের মধ্যে কাহারও দারা নির্ম্মিত। ক্ষত্রপ-কুষাণযুগের ভাস্কর্যা সাঁচী ও ভারহুতের জাতীয় শিল্পরীতির একটা শাখা মাত্র; কিন্তু মথুরায় সমসাময়িক গান্ধার শিল্পের প্রভার প্রতাধিক পরিমাণে দেখিতে পাওয়া ধায়। তল্ভন্তই সাঁচী, ভারত্ত ও বুদ্ধগয়ার শিল্লে ও ভাস্কর্যো যে সজীবতা লক্ষিত হয় মথুরার কুষাণ্যুগের শিল্পে তাহা দেখা যায় না। এই সজীবতার অভাবের কারণ কি 🤋 ইহার কারণ বৈদেশিক প্রভাবের স্মাতিশয্য। মথুরার শিল্পে ভারতের জাতীয় শিল্পের ভারটী বৈদেশিক প্রভাবের দারা নউ হইয়াছে। বৈদেশিক প্রভাব এত ক্ষিক যে জাতীয় শিল্পরীতি তাহার নিকট প্রাজিত হইয়াছে। अभवनितक उৎकारन रिवामिक ভाকর্যোর প্রভাব এত শক্তিশালী ছিল না যে গান্ধার শিল্পের ভায় মথুরা শিল্প চিত্তাকর্ষক হইতে পারে। ইহা পাশ্চাত্য শিল্প প্রভাব দ্বারা সঞ্জীবিত না <sup>হ</sup>ইয়া নিস্তেক ও প্রভাহীন হইয়া পড়য়াছিল। সারনাথের কুষাণ শিল্পের নিজ্জীবতার কথা পূর্বের উল্লেখ করা হইয়াছে। বিভিন্ন শিল্প
পদ্ধতির অসঙ্গত মিশ্রেণের ফলই ইহার কারণ বলিয়া
নির্দিষ্ট হইতে পারে। সারনাথে প্রাপ্ত বোধিসত্থ মূর্ত্তি
(চিত্র ৭) দেখিয়া বেশ মনে হয় ইহা প্রস্তর মাত্র, ইহাতে
প্রাণ নাই। গুপুষুগের মূর্ত্তি দেখিলে যেমন প্রাণে
সহজে ভক্তি ভাবের উদয় হয়, কুষাণয়ুগের মূর্ত্তি দেখিলে
তেমন হয় না।

७७ भिद्र।

সারনাথে ধানেক স্তৃপটী গুপ্তযুগের একটা মহান স্থাপত্য নিদর্শন (চিত্র ৪)। ইহার আট শত বৎসর পূর্বের ফিনিয়াসের যুগে গ্রীসদেশে এবং এক হাজার বৎসর পরে মাইকেল এঞ্জেলোর যুগে ইটালীতে ভাস্কর্য্যের বিশেষ উন্নতি ঘটিয়াছিল। গুপ্তযুগে ভারতবাসিগণের চিন্তাশক্তিও প্রতিভা এরপ বিকাশ লাভ করিয়াছিল এবং জীবনের বিভিন্ন কর্মান্টেলেরে তাহাদের কার্য্যকুশলতা এমন উৎকর্ষ লাভ করিয়াছিল যে তেমন এ পর্যান্ত আর ঘটে নাই। যে সকল কারণে জাতীয় জাবনের এমন উৎকর্ষ সাধিত হয় সে কারণগুলি আমরা নিশ্চিত-রূপে অবগত নহি। গ্রীস ও ইতালীতে তদ্মুরূপ উৎক্ষের কারণগুলিও আমরা বিদিত নহি। অস্থান্ত সভ্য জাতির সহিত মিলন এবং ভাবের আদান প্রদান ইহার কারণ হইতে পারে। সেই সময়ে পারস্তের

সাসানীয় (Sassanid) সাম্রাজ্য এবং চীন ও বোমক সাত্রাজ্যের সহিত ভারতবর্ষের ঘনিষ্ট সম্বন্ধ ছিল। বৈদেশিক জাতির আক্রমণ এবং তদ্বারা দেশের উপর যে ছঃখ ছৰ্দ্দশার স্রোত প্রবাহিত হইয়াছিল তাহা পরোক্ষ ভাবে এই জাতীয় উৎকর্ষের কারণ হইতে পারে। কেননা এতদপূর্বের কুষাণ, পহলব ও শকজাতীয় রাজা-দিগের অধীনতায় ভারতবর্ষকে বহুদিন পর্য্যস্ত নানা অত্যাচার সহা করিতে হইয়াছিল। কিন্তু কারণ যাহাই হউক, এই জাতীয় জাগরণের ফল বহুদূর পর্য্যন্ত বিস্তৃত হয়। ইহার ফলে রাজনৈতিক ক্ষেত্রে সাম্রাজ্য প্রতিষ্ঠার আকাজ্যা অঙ্কুরিত হইয়া উঠে। এরূপ সামাজ্য প্রতিষ্ঠার আকাজ্ফা শুঙ্গাধিকারের পর লুপ্ত হইয়া গিয়'-ছিল। এই রাষ্ট্রীয় জাগরণের ফলে গুপ্ত সামাজ্যের প্রতিষ্ঠা। দক্ষিণে নর্মদা সীমান্ত লইয়া প্রায় সমস্ত উত্তর ভারতবর্ষই এই সামাজ্যের অন্তভূতি ছিল। এই সামাজ্যের স্থিতিকাল চুই শত বৎসর। এই দীর্ঘ-কালের পর খেত হুণ জাতীয় আক্রমণকারীর হস্তে এই সামাজ্যের পতনের সূত্রপাত হয়।

ধর্মজীবনে এই জাগরণ ব্রাহ্মণত্বের পুনঃ প্রতিষ্ঠারূপে প্রকাশ পাইয়াছিল। সংস্কৃত সাহিত্য এই সঙ্গে সঙ্গে পুনজীবিত হইয়া উঠিয়াছিল। এই সময়েই মহাকাব কালিদ্যে তাঁহার অমর নাটক ও কাব্যগুলি লিখিয়া- ছিলেন। এই সময়েই পুরাণগুলি স্থশৃত্বাল ভাবে সঙ্কলিত হইয়াছিল। গণিত শাস্ত্র ও জ্যোতির্বিদ্যা পূর্ণতা লাভ করিয়াছিল। এই যুগে রসায়ন বিদ্যার বিশেষ উন্নতি সাধিত হয়।

গুপ্তবুগে ভারতের মনঃশক্তির যে যথার্থই উদ্মেষ হইয়াছিল তাহা সে সময়ের বিদ্যা ও চিন্তার নিদর্শন মাত্রেই অনুভব করা যায়। স্থাপত্য, ভাস্কর্য্য ও চিত্র-শিল্পে সর্বব্রই সমভাবে এই নূতন চিস্তাশীলতা অভি-ব্যক্ত। গুপ্ত স্থাপত্য ও গ্রীসীয় স্থাপত্যের অভিব্যক্তি বস্তুতঃ একইরূপে সংঘটিত হইয়াছিল, তবে গুপ্ত স্থাপত্য অপেক্ষাকৃত অধিকতর লালিত্যময়। সারনাণের ধানেক স্তুপের অলঙ্কার সুসঙ্গত অলঙ্করণের একটা উদা-হরণ। ইহার উচ্চতা প্রায় ১১০ ফিট। বৃত্তাকারে যে নক্সাটী ইহাকে বেষ্টন করিয়া আছে তাহাতে এই স্তৃপ-গাত্রের সৌন্দর্য্য স্থস্পফ্ট হইয়াছে। ধামেক স্থূপের খোদিত অলঙ্কারের শিল্প প্রণালী যেমন স্থপরিণত তেমনি সর্বাঙ্ক স্থুন্দর (চিত্র ৯)। ইহার অলঙ্কার বিশ্লেষণ করিলে দেখিতে পাওয়া যায় ইহা নানা প্রকার রেখা বিক্যাস এবং লতা পুষ্পা, এই তুই শ্রেণীর শিল্প আভরণে ভূষিত। কিন্তু এই বিভিন্ন আভরণের বৈষ্যাের মধ্যে স্থন্দর সামঞ্জু এবং ঐক্য বিদ্যমান রহিয়াছে। নক্সাগুলি অতি পরিকার

ভাবে খোদিত থাকাতে উহাদিগের সৌন্দর্য্য অধিকতর চিতাকর্যক হইয়াছে।

খুষ্টীয় চতুর্থ হইতে ষষ্ঠ শতাব্দী পর্যান্তই গুপ্ত শিল্পের উন্নতির সময়। গুপু শিল্পে যে একটা ভাবসম্পদ দেখা যায় সেই সময়ের পর হইতে তাহা ব্রাস পাইতে আরম্ভ করে। ভারতীয় শিল্পে অতিরিক্ত অলঙ্করণের প্রবল আকাণ্ডক। ক্রমশঃ আধিপত্য স্থাপন করে। এই অবনতির চিহ্ন খুষ্টীয় ষষ্ঠ শতাব্দীতে নির্দ্মিত অজ্ঞস্তার মন্দিরের স্থাপত্যে লক্ষিত হয়। স্তম্ভের শীর্ষদেশ ও ললাট প্রদেশ অলঙ্করণে এই সময়েও সুগভীর চিস্তাশীল-তার এবং স্থবিবেচনার পরিচয় পাওয়া যার। কিন্তু এই অলম্বনে বাহুলা বর্ত্তমান আছে। এই সময় হইতে শিল্পীর চক্ষু অন্তঃসারশৃত্য বাহ্য সৌন্দর্য্যের মোহে অন্ধ হইয়াছিল। প্রায় খুষ্টীয় সপ্তম শতাব্দী হইতে শিল্পে অলঙ্কারের মাত্রা এত বাড়িয়া উঠিল যে তচ্জক্ত অলঙ্কত বস্তুর'ম্বরূপ নির্দ্ধারণ কঠিন হইয়া উঠিল। 'বস্তুতঃ এই সময়ে স্তম্ভ ও প্রাচীর গাত্র ষেন অলঙ্করণেই সার্থকতা শাভ করিয়াছিল। স্থতরাং অঙ্গ সমাবেশের সঙ্গতির প্রতি কিছু মাত্র দৃষ্টি না করিয়া শিল্পী যেখানে সেখানে চিত্রাঙ্কণ দারা মন্দিরগাত্র পরিশোভিত করিত।

স্থাপত্যের ক্রমোয়তি, অন্তর্নিহিত চিন্তাশীলতা ও তথ্যসংল বৌৰণ্টিঃ স্থসঙ্গতি গুপ্ত স্থাপত্যের বিশেষত্ব। পরবর্ত্তী কালে ইহার

গুপ্তযুগের অধঃপতন কালীন শিল।

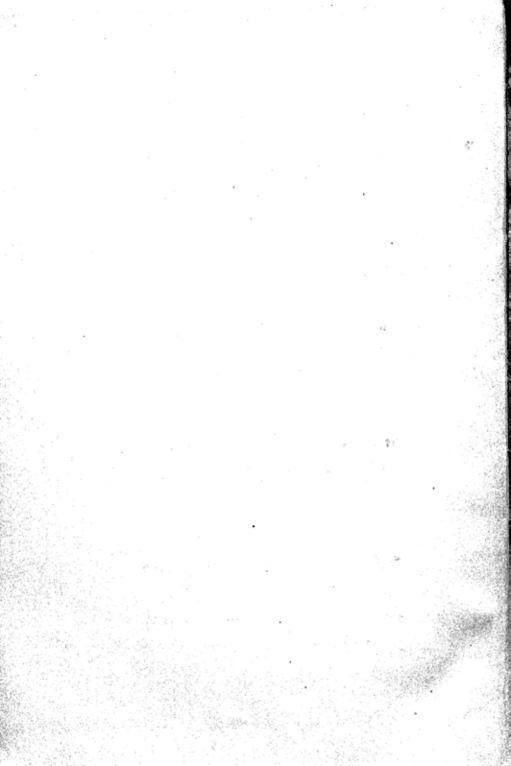
অবনতির যে ক্রেম নির্দ্দিষ্ট হইয়াছে তাহা বৌদ্ধ ও ব্রাহ্মণ্য মন্দিরাদিতে তুল্যরূপে প্রযোজ্য। কিন্তু এই তুই সম্প্রদায়ের উপাস্ত মূর্ত্তিসমূহে একটী বিভিন্নতা লক্ষিত হয়। প্রথমতঃ, বৌদ্ধদিগের মধ্যে দেব মূর্ত্তি নির্মাণের প্রথা উত্তর-পশ্চিম ভারতবর্ষে গ্রীসীয় ভাবানু-প্রাণিত শিল্পকলায় আরম্ভ হয়; দ্বিতীয়তঃ, এই প্রথা ভারতবর্ষের অস্থান্ত স্থানেও ব্যাপ্ত হইয়া পড়ে এবং গান্ধার শিল্পের রীতিপদ্ধতির প্রভাব অস্তান্স শিল্পকলাতে সংক্রামিত হয়। এই সকল কারণে শিল্পের কতকগুলি রীতি এরপ ভাবে প্রচলিত হইয়া পড়িয়াছিল যে পরবর্ত্তী কালের শিল্পীরা কোনরূপে তাহা লব্জন করিতে পারে নাই। ইহার ফল এই দাঁড়োইল যে গুপ্ত সময়ের ভাক্ষরগণ সাধারণতঃ অলম্বরণে যে স্কুর্চি ও স্বাভাবি-কতা দেখাইত বৌদ্ধমূর্ত্তি নির্মাণে তাহাদিগের পক্ষে সেই গুণপনা দেখান কফকর হইয়া উঠিয়াছিল। পকান্তরে ভাগু সময়ের শিল্পীদের যথেষ্ট উন্তাবনী শক্তি ছিল, স্বতরাং তাহারা পূর্ববযুগের শিল্পীগণের বিধি ব্যবস্থায় সম্ভন্ট ছিল না। কারণ ঐ সকল মূর্ত্তি মানসিক কিম্বা আধ্যাত্মিক আদর্শ প্রকাশ করিতে সম্পূর্ণ অক্ষম ছিল। মূর্ত্তি নির্মাণ বিষয়ে যে সকল ব্যবস্থা लिशिवक रहेशांहा, य नकल विভिन्न माश निर्फिक

হইয়াছে, তাহা বজায় রাখিয়া কিরূপে বুদ্ধদেবের মূর্ত্তিতে শাস্তির ও সমাধির ভাব প্রকাশ করা যাইতে পারে এই সমস্তা শিল্পীর মনে উদিত হইয়াছিল, এবং শিল্পী **সেই সমস্থার সমাধানে** কৃতকার্য্য হইয়াছিল **গুপ্ত** মৃর্ত্তির মুখমগুল জ্ঞানালোকে উন্তাসিত। সারনাথে প্রাপ্ত বি (বি) ১৮১ সংখ্যক বুদ্ধ মূর্ত্তিতে (চিত্র ৮-ক) শাস্তি যেন মূর্ত্তিমান হইয়া বিরাজ করিতেছে। এই শাস্তি পার্থিব শান্তি নহে। সঙ্গীম মানব অসীম আত্মার ধ্যানে রত থাকিলে যে মনোমুগ্ধকর শাস্তিছটা সাধকের মুখে প্ৰকাশ পায় সেই শান্তি এই বুদ্ধ মূৰ্ত্তিতে প্ৰকাশ-মান দেখিতে পাওয়া যায়। ইহার মধ্যে দয়ার ভাবও মিশ্রিত আছে। যদিও বৌদ্ধধর্ম ঈশ্বরের অন্তিত্ব স্বীকার করে না, তথাপি গুপ্তসময়ে শাক্যসিংহ মানবের পালন ও ত্রাণকর্তার পদে অভিষিক্ত হইয়া-ছিলেন। এইরূপ কল্পনাপ্রসূত বৌদ্ধমূর্ত্তিতে দয়ার ভাব প্রকাশের চেষ্টা শিল্পীর পক্ষে স্বাভাবিক। বুদ্ধমূর্ত্তিতে শারীরিক সৌন্দর্যাও বিরাজমান। মুখমগুলের রেখা, হুকোমল হাত ও অঙ্গুলিগুলির গঠন স্বাভাবিক ও হুন্দর। ভাস্কর মূর্ত্তিটিতে শাস্ত্রীয় রীতি বজায় রাখিয়া এই সৌন্দর্য্য ফুটাইতে সমর্থ হইয়াছেন।

গুপুর্গের বৌদ্ধমূর্ত্তিতে যে সকল বিশেষদ্বের কথা উপরে উল্লেখ করা হইরাছে তাহা সেই সময়কার ষধ্যযুগের শিল।

হিন্দুদেবমূর্ত্তিতেও দেখা যায়। হিন্দুভাব ও বৌদ্ধভাব সেই সময়ে একই দার্শনিক তত্তে অনুসূত ছিল। গুপ্ত ममरात्रत हिन्दूमृर्खिकाल वज़हे मरनाहत ও চिতाकर्यक। কিন্তু গুপুর্গের অবসানে বৌদ্ধ ও হিন্দুমূর্ত্তি শিল্পে কেমন একটা নৃতন ভাবের আবিভাব হইয়াছে দেখিতে পাওয়া যায়। সারনাথে প্রাপ্ত বি (এচ) > সংখ্যক শিবমূর্ত্তিতে (চিত্র ৮-খ) ক্রোধাদি ভাবনিচয় প্রকাশের অধিকতর চেক্টা হইয়াছে তাহা বেশ দৃষ্ট হয়। আশা ও শঙ্কা, জীবন ও মরণ, ভালবাসা ও স্থা এই সকল ভাবের ঘাত প্রতিঘাত মধ্যযুগের হিন্দুমূর্ত্তিগুলিতে উদ্ধাসিত হইয়া উঠিয়াছে। মধ্যযুগের শিল্পী অঙ্গপ্রতাজে রেখাপাত দারা ভাব প্রকাশ করিতে চেন্টা করেন নাই; পরস্ত মূর্ত্তির অস্বাভাবিক আকার, অন্ধকার গুহার ক্ষীণ আলোও গভীর ছায়ায় স্থাপিড করিয়া ভীষণ পারি-পার্শ্বিক মৃত্তির সহযোগিতায় ভাবব্যঞ্জনায় কৃতকার্য্য হইয়াছেন। ইলোরার শিল্পে কামকোধাদি ভাবসম্পদের আধিপত্য স্থাপিত হইয়াছে। মধাযুগের স্থাপত্যে व्यवकारत्रत्र आर्ट्सग्रत्र कथा शृत्किर वना रहेग्राष्ट्र। এই সময়কার হিন্দু ও বৌদমূর্ত্তিতে তাহার অনেক দৃষ্টান্ত वृहिवाहि। এই मकल अनुकारत मोन्नवा विक्रिंक हर् নাই, বরঞ্চ ক্রাস প্রাপ্ত হইয়াছে। কেহ কেহ বলেন মধাযুগের শিল্পে স্থামাদিগের জাতীয় শিল্পের অতি

উৎকৃষ্ট নিদর্শন প্রাপ্ত হওয়া যায়। মধ্যযুগের শিল্পে
গুপ্তশিল্পের জ্ঞানালোক নির্ব্বাণোম্মুখ। ইহা জাতীয়
জীবনের অবনতির চিহ্ন বলিয়া পরিগণিত হইতে পারে।
জ্ঞানের অভাবে সমাক্ দৃষ্টির অভাব ঘটে; এই সমাক
দৃষ্টির অভাবে মূর্ত্তিগুলি প্রাণহীন হইয়াছে। এই
সকল মূর্ত্তি যেন কেবল মন্দিরের শোভাবর্দ্ধনের
জন্মই নির্মিত হইয়াছিল।



# পরিশিষ্ট।

# রাজা কর্ণদেবের লিপি।

# পাঠ।

|          | ** *                                    |
|----------|-----------------------------------------|
| পংক্তি ৮ |                                         |
| 7        | • • • • স্ত সর্ববাদ্ধকারব • • • •       |
| ર        | নিরুপ পারৈকগন্তা(ঃ)                     |
|          | , ভূবন                                  |
| 9        | পরমভটা[রকমহারাজা][f]ধরাজপরমেশ্রর        |
|          | শ্রীবাম [দেব পাদাসুধ্যাত-পরমভটা]        |
| 8        | রকমহারাজ[াধিরাজপর]মেশ্বরপরমমাহেশ্বর     |
|          | তৃ(ত্রি) [কলিঙ্গাধিপতি নিজভুজো]         |
| œ        | পার্জিভাশপতি [গঙ্গপতি ন]রপতি রাজত্রাধি- |
|          | পতিশ্রীমৎকর্ণ[দেবকল্যা]                 |
| ৬        | ণবিজ্যুরাজ্যে স[স্থংসরে ৮]১[০] আমিন     |
|          | শুদি ১৫ রবো॥ অ[দ্যেহ শ্রীসন্ধর্ম]       |
| 9        | চক্রপ্রবর্তনমহাব . মহাবিহারে স্বার্থ্য- |
| 3,,      | ভিক্ষজন্ত হ                             |

- ৮ পাত্রিকমনোরথগুপ্ত(প্রে) আশীর্ব্বাদপদ[ং] সমা-দাপিতো মহাজা[নানুজায়ি]
- পরমোপাদকঃ ধনেশ্বরঃ দমনেম(ন) সপ্তমেন (সংযমেন) রাগাদিমলপ্রাক্ষা(লনপরঃ)
- ১০ তক্ত ভার্জা(ভার্য্যা) মহাজানা-মুজায়িন পরমোপাসিকা মামকা যা অতি . . \* . .
- ১১ গুণালংকুং(ত)শরীরা তয়া লিখাপিতার্য্য .
  তা সর্বব-বুদ্ধজন
- ১২ ° অফসাহস্রিকা পূজাপঠনিবন্ধনা তং আচন্দ্রার্কমেদ(দি)-
- ১৩ নী যাবৎ আর্য্যভিক্ষুসঞ্জসমর্পিতঃ
  বাধকং করে
- ১৪ [৭] স পি(বি) প্রায়াম্ ক্মিভূতে। পিত্রি(তৃ) ভিঃ
  সহ প[চাতে]

### অমুবাদ।

পরম ভটারক মহারাজাধিরাজ-পরমেশর- শ্রীবামদের-পাদামুধ্যায়ী পরমভটারক মহারাজাধিরাজ পরমেশর পরমমহেশ্বরভক্ত ত্রিকলিকাধিপতি, নিজভুজবলৈ উপা-ভিত্ত সম্পতি-গজপতি-নরপতি এই ত্রিরাজ্ঞপদ্বাযুক্ত শ্রীমান্ কর্ণদেবের কন্সাণবিজয়রাজ্যের ১৮ সংবৎসরের আশ্বিন মাদের শুক্লপক্ষের পঞ্চদস দিবস, রবিবার।

অদ্য এই প্রীসদ্ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তন মহাবিহারে আর্য্য ভিক্ষুসংঘের স্থবির . . . মনোরথ গুপ্তের আশীর্বাদ, মহাবানপথাবলম্বী, পরমোপাসক ধনেশ্বর, বিনি দমন ও সংবমের দারা রাগাদি দোষ প্রকালনে প্রবৃত্ত আছেন এবং তদীয় ভার্য্যা মহাবানপথাবলম্বিণী মামকা, বিনি পরমোপাসিকা ও সর্ববন্ত্তণালম্ভতা . . . এই উভয়ে প্রাপ্ত হইয়াছেন। উক্ত রমণী সর্বব্রুজ্জনের পূজার্থে এবং আর্য্যা অন্টসহাব্রিকার পূজা ও পাঠ নিবন্ধন উহার একথানি নকল করাইয়াছেন। এতদর্থে . . . যাবচ্চক্র দিবাকর আর্য্য ভিক্ষুসংঘের হস্তে সমর্পিত হইল। বে কেহ ইহাতে বাধা উৎপাদন করিবে সে পিতৃগণের সহিত বিষ্ঠায় কাল্যাপন করুক।

## কুমরদেবীর সারনাথপ্রশস্তি।

#### পাঠ।

### পংক্তি

- ১ ওঁ নমো ভগবতৈ আর্য্যবস্থারায়ে॥ সমবতু বস্থারা ধর্মপীয়য়ধারা প্রশমিতবছবিখো-দামছঃখোরধারা। ধনকনকসয়দিং ভূভ্বঃ খঃ কিরন্তী তদ-
- ২ থিলজনদৈন্তাতাজয়ন্তী জগন্তি ॥(১) নেত্রৈক্রুৎক্ঠিতানাং করণমুপনয়ং শ্চারুচন্দ্রোপলানা
  স্মানপ্রন্থিভিন্দন্ সহ কুমুদবনীমুদ্রয়া
  মানিনীনাম। দয়ন্দয়েশ্বরেণা [মু]
- তনিকরকরৈজীবয়ন্ কামদেবং কান্ডোয়ং কোমৃদীনাং স জয়তি জগদালোকদীপ্রপ্রদীপঃ ॥[২]
  বংশে তস্ত নমস্তপৌরুষজুয়ি প্রস্থারকীর্ত্তিত্বিষি জ্রাক্ শোচেন স্থ [রাপ]-
- ৪ গামদমূষি প্রত্যর্থিলক্ষীকৃষি। বীরো বল্পভ-রাজনামবিদিতো শাস্তু স ভুমীভুজাং জেতাসীৎ-পৃথুপীঠিকাপতিরতিপ্রোঢপ্রতাপোদয়ঃ ॥[৩] ছিকোরবংশকুমুদোদয়পূর্ণ—
- চক্রঃ শ্রীদেবরক্ষিত ইতি প্রথিতঃ পৃথিব্যাম্।
   পাঠিপতি গ্রূপতেরপি রাজ্যলক্ষ্মীং লক্ষ্যা

জিগায় জগদেকমনোহরশ্রী:1[8] তম্মাদাস পয়োনিধেরিব বিধু-

- ৬ র্লাবণ্যলক্ষীবিধুর্নেক্রানন্দসমুদ্রবর্দ্ধনবিধুঃ কীর্ত্তিছ্যুতি শ্রীবিধুঃ। সৌক্রইন্থকনিধিঃ ক্ষুরদ্যুণনিধিগাস্তীর্য্যবারান্নিধির্হন্মাহৈতনিধিঃ স চা ন্ডি]
  ম-
- ৭ নিধিঃ শক্তিকবিদ্যানিধিঃ ॥[৫] দীনানাম্ভিবাপ্রিতকফলদঃ প্রত্যক্ষকল্পক্রক্রেমো দৃপ্যদৈরিগিরীক্রভেদনবিধো ত্র্বারবজুশ্চ যঃ। কাস্তান[1]শ্বদ-
- নজ্বোপশমনে সিদ্ধৌষধীপলবো বাছর্যস্ত বভৃব
  ভৃতলভুজামন্তশ্চমৎকারিণঃ ॥[৬] গৌড়েছৈতভটঃ সকাণ্ডপটিকঃ ক্ষত্রৈকচুড়ামণিঃপ্রখ্যাতো
- ৯ মহণাঙ্গপঃ ক্ষিতিভূজান্মান্তোভবন্মাতুলঃ। ড(ডং)
  জিল্বা যুধি দেবরক্ষিতমধাৎ শ্রীরামপালস্থ
  যো লক্ষীং নির্জিতবৈরিরোধনতয়া দেদীপ্যমানোদয়াম্॥[৭] কতা মহণ-
- ১০ দেবস্থ তস্থ কন্থেব ভূভূতঃ। সা পীঠীপতিনা তেন তেনেবোঢ়া স্বয়স্তূ[ভু] বা ॥[৮] খ্যাতা শঙ্করদেবীতি তারেব করুণাশয়া। ব্যক্ষেষ্ট কল্লবৃক্ষাণাং লতা দানোদ্যমেন যা॥ [৯]অ-

- ১১ জনি কুমরদেবী হস্ত দেবীব তাভ্যাং শরদমলস্থ-ধাঙ্শোশ্চারুলেখেব রম্যা। ছরিতজলধি-মধ্যালোকমুদ্ধর্তুকামা স্বয়মিহ করুণার্তা তারিণীবাবতীর্ণা॥[১০]
- ১২ যাম্বেধাঃ প্রবিধায় শিল্পরচনাচাতুর্য্যদর্পং ব্যাধা-দ্যদক্ত্বে ৭ জিতস্তবার্করণো ফ্রীণঃ স খম্থো-ভবং । রাত্রারাগমাতনোতি মলিনোজাতঃ কলস্কী ততন্ত
- ১৩ স্থাঃ স্থদ(স্থন্দ)রিমা দে বিসায়করে। বাচ্যঃ
  কিমস্মাদৃশৈঃ ॥[১১] চিত্রঞ্জলদৃকুরঙ্গমবধূবদ্ধস্মুরদ্বাগুরাম্ বিভ্রাণা তনুসম্পদম্প্রবিলসৎকান্ত্যাভিকান্তশ্রিয়া।
- ১৪ খেলৎক্ষীরসমুদ্রসাদ্রলহরীলাবণ্যলক্ষীমুষংমোষং শৈলস্থতামদস্য দধতী সোভাগ্যগর্বেণ সা॥[১২] ধর্মাধৈতমতিগুণাহিতরতিঃ প্রার-রূপুণ্যাচিতি-

- ১৬ তিঃ ॥[১৩] জগতি গহডবালে ক্ষত্রব[বং]শে
  প্রাপিকেজনি নরপতিচন্দ্রশ্চন্দ্র(মা)নামা
  নরেক্রঃ । যদসহননৃপাণাশ্বামিনীবাদ্পবং
  হেঃ(হৈ) শিতিতরমিদমাসীদ্যামুন(নং) তৃ(নূ)
  নমস্তঃ ॥[১৪] নৃ
- ১৭ পতিমদনচন্দ্রশচগুভূপালচূড়ামণিরজনি স তস্মা-দিল্রদেকাতপত্র[মৃ]। ধরণিতলমনল্পপ্রোত্ত-তেড়ো(জো)নলশ্রীঃশ্রিয়মপি চ মহোনঃ স্বশ্রিয়াধো দধানঃ ॥[১৫] বারাণ-
- ১৮ সীং ভূবনরক্ষণদক্ষ একো দুফীস্তেরক্ষস্থভটাদ বিতুং হরেণ। উক্তো হরিশ্চ পুনরত্র বভূব তম্মাকোবিন্দচক্র ইতি প্রথিতাভিধানঃ॥ [১৬] বৎসাঃ কামদ্বহাং কণা-
- ১৯ নিপ পরঃপ্রস্থা পাতু ন তে চিত্রং প্রাগল্ভন্ত যাচকমনঃ সন্তোধনিত্যব্যয়াৎ। ত্যাগৈ-র্যস্থা মহাভুজঃ প্রমুদিতে তদ্যাচকানাঞ্রে স্বচ্ছন্দাহিতনিত্যনির্ভরপয়ঃ-
- ২০ পানোৎসবৈরাসতে ॥[১৭] যদিয়েবিমহীভূজাং পুরবরে প্রভ্রমহারাবলী ব্যাধাস্তন্মগপাশবদ্ধ-মনসা গৃহস্তি নৈব ভ্রমাৎ। ব্যাধাঃ প্রক্র-স্থবর্ণকৃশুলমহিভান্ত্যা

- ২১ তদত্যায়তেদিকৈ দ্রাগপসারয়স্থি চ ভয়প্রোৎকিপি
  হস্তত্রজঃ ॥[১৮] যস্তোৎসন্নবিরোধিভূপতিপুরপ্রাসাদপৃষ্ঠোপরি প্রত্যগ্রস্ফুরছগ্রশপ্পকবলব্যালোলবাজি-
- ২২ ব্রক্ষঃ। আদিত্যস্ত্বভবৎস মন্থররথশ্চন্দ্রোপি
  মন্দোভবৎ ঘাসগ্রাসবিরূদলোভহরিণ রক্ষন্
  পতন্ততঃ॥[১৯] অহহ কুমরদেবী তেন
  র(t)জ্ঞা প্রসিদ্ধা নি(ত্রি)জগতি
- ২৩ পরিগীতা শ্রীরিবেহাচ্যুতেন। প্রবিলসদবরোধে
  তস্ত রাজ্ঞোজনানাং নিরতমমূতরশ্মের্লেখিকা
  তারকাস্ত ॥[২০] বীহারো নবখণ্ডমণ্ডলমহীহারকৃতোয়স্তয়া
- ২৫ নশাসনসন্নিবন্ধং সা জমুকী সকলপত্তলিবা-প্রভৃতা। তত্তাত্রশাসনবর(বং) প্রবিধায় তক্তি দ্বা তয়া শশিরবী ভূবি যাবদাস্তাম্॥[২২] ধর্মাশোকনরাধিপস্ত সময়ে শ্রীধ-

- ২৬ ম(র্ম) চক্রো জিনো যাদৃক্ তন্নয়রক্ষিতঃ পুনরয়ঞ্জে ততোপ্যন্তুতম্। বীহারঃস্থবিরস্থ
  তস্থ চ তয়া যত্মদয়য়ারিত স্তামান্নেব সমপ্পিতশ্চ বসতাদাচক্রচগুত্যতি ॥[২৩] তৎকীর্জিম্প-
- ২৭ রিপালয়িষ্যতি জনো যঃ কশ্চিত্রবীতলে স তস্তাজিংযুগপ্রণামপরমা হৃয়ং জিনাঃ সাক্ষি-গঃ। তস্তা কশ্চিদনিশ্চিতো যদি যশোব্যা-লোপকারী খলঃ তং পাশীয়সমা-
- ২৮ শাসতি পুনস্তে লোকপালাঃ ক্রুধা ॥[২৪]
  একস্তীর্থিকবাদিবারণঘটাসজ্ঞাউক্সীরবঃ
  সাহিত্যো[জ্]জ্বরত্নরোহণগিরির্থো হাষ্টভাষাকবিঃ। খাতো বঙ্গমহীভুক্ক:
- ২৯ প্রণয়ভূঃ শ্রীকুন্দনামা কৃতী তস্তাঃ স্থন্দরবর্ণগুন্দরচনারম্যাং প্রশৃন্তিং ব্যধাৎ ॥[২৫] এষা
  প্রশৃন্তি রুৎকীর্ণা বামনেন তু শিল্পিনা। রাজাবর্ত্তস্ত সাপত্বন্দধানে প্রস্তরোত্তমে ॥[২৬]

#### অন্মুবাদ

**পং**ক্তি

- ১া২ ওঁ। ভগবতী আর্য্যাবস্থারাকে প্রণাম।

  যিনি ধর্ম্মের পীযূষধারায় বছ বিশ্বের উদ্দাম
  ছুঃখধারা প্রশমিত করেন, যিনি ত্রিলোকে
  ধনকনকসমুদ্ধি বিকীরণ করেন, যিনি
  অখিল জনগণের ছুঃখ শমিত করিয়া দেন,
  সেই বস্থধারা দেবী জ্ঞাৎকে পালন করুন।
- ২।৩ চন্দ্রকান্তমণিসমূহের ক্ষরণকারী, উৎকণ্ঠিত-গণের নেত্রাদ্রকারী, মানিণীগণের মানগ্রন্থি-ভিন্দনকারী, মুদ্রিত কুমুদকুলের প্রস্ফুটন-কারী, মহেশ্বর কর্তৃক ভল্পীভূত কামদেবের অমৃতব্যীকরনিকরে পুনরুজ্জীবনকারী, জগতের আলোকবিধাতা সেই কুমুদিনী-কান্ত জয়যুক্ত হউন।
- ৩।৪ তাঁহার বংশে পোরুষে নমস্থা, কীর্ত্তিতে দীপ্তিমান, শুদ্ধিতে স্থরনদীর স্পর্দ্ধাকারী, প্রতিপক্ষদের লক্ষীবিনফী ভূপতিদের মান্থা, বিশাল পীঠিকার অধিপতি বল্লভরাজা নামে এক বীর ছিলেন, যাহার প্রতাপ বাড়িয়াই চলিয়াছিল।

- ৪।৫ ছিকোরবংশের কুমুদোদয়কারী পূর্ণচন্দ্র ছিলেন সেই পীঠীপতি, যিনি শ্রীদেবরক্ষিত নামে পৃথিবীতে প্রথিত। তাঁহার রাজ্য-লক্ষ্মী গজপতির লক্ষ্মীকে অতিক্রেম করিয়া-ছিল, যাঁহার শ্রী একাই জগতের মনো-হরণ করিত।
- ৫।৬ পয়েনিধি হইতে বিধুর মত তিনি সেই
  (বল্লভরাজ) হইতে উৎপন্ন হইয়াছিলেন,
  লাবণালক্ষীর কাছে যিনি বিধুই ছিলেন।
  তিনি সমুদ্র হইতে উদয়কালে বিধুর মতই
  নেত্রানন্দবর্দ্ধনকারী ছিলেন। কীর্ত্তিশ্রীই
  সেই বিধুর ত্যুতি ছিল। তিনি সোজ্জান্তে
  অতুলনীয় দীপ্তিমান গুণসমূহের নিধি
  সিদ্ধুর মত গস্ভার ছিলেন।
- ৭ তিনি ধর্ম্মের একমাত্র আকর, শক্তি এবং
  শস্ত্রবিদ্যার একমাত্র আকর এবং দীনগণের
  অভিবাঞ্চিত একমাত্র ফলপ্রদাতা প্রত্যক্ষ
  কল্পতক ছিলেন। দৃপ্ত বৈরীরূপ গিরীন্দ্রগণের
  ভেদনকার্য্যে তিনি তুর্ববার বজ্রের স্থায় ছিলেন।
  তাঁহার বাত্রপল্লব কান্তাগণের

- ৮ মদনজ্বরের উপশমে সিন্ধোষধি ছিল। এবং
  ভূপতিগণের অন্তর চমৎকৃত ক্রিত। (৬)
  গৌড়দেশে অদিতীয় বীর
- শরশালি এক ক্ষত্রিয়য়ড়ামি ছিলেন। তিনি
  ক্ষিতিপতিগণের মাননীয় মাতৃল স্বনামখ্যাত
  মহণ। তিনি দেবরক্ষিতকে মুদ্ধে জয় করিয়া,
  বৈরীবিরোধ নির্জিত করিয়া শ্রীরামপালের
  রাজ্যলক্ষ্মীকে দেদীপ্যমান করিয়া দিয়াছিলেন।
  (৭) মহণদেবের কন্তা
- ১০ অদ্রিকভার ভায় ছিলেন। পার্বতী যেমন স্বয়য়ভ্র সহিত, তিনিও তেমন পাঁ
  ীসপতির সহিত বিবাহিতা হন।(৮) তিনি শক্ষরদেবী নামে প্রসিদ্ধা এবং তারার ভায় করুণাশয়া ছিলেন। কল্লর্ক লতাকে দান বিষয়ে তিনি পরাভৃত করিয়াছিলেন।(৯)
- ১১ এই দম্পতী হইতে দেবীর মতই কুমরদেবী সস্ভৃত হন। তিনি শরৎকালের অমল স্থাংশুর চারুলেখার স্থায় রম্ণীয়া। বেন পাপজলধির মধ্য হইতে লোকোন্ধারের

ইচ্ছায় করুণার্ত্তারিণী স্বয়ং ভূতলে অবতীর্ণা হইয়াছেন।(১০)

- ১২ বাঁহাকে স্থান্তি করিয়া বিধাতার শিল্পরচনাচাতুর্য্যের দর্প হইয়াছিল। (১১) বাঁহার মুখকান্তিতে পরাজিত হইয়া তুষারমালী লভ্জায়
  আকাশ আশ্রয় করিয়াছেন, রাত্রিতে মাত্র উদিত হন, মলিন হইয়া গিয়াছেন এবং
  কলন্ধিত হইয়াছেন—
- ১৩ তাঁহার সেই বিস্ময়কর সৌন্দর্য্য আমাদের স্থায়
  লোকে কি ব্যক্ত করিবে। (৬৬) তাঁহার
  বিভ্রমকর তন্তুসম্পদ ক্ষণিকদর্শনকারী
  চঞ্চলনয়নকুরঙ্গদ্বয়ের পক্ষে বিস্তারিত বাগুরার স্থায় প্রতিভাত হইত।
- ১৪ তিনি ক্ষীরসমুদ্রের ক্রীড়াশীল মনোজ্ঞ লছরী-গণের লাবণ্যলক্ষ্মী দীপ্তস্ত্রীশোভার দারঃ হরণ করিয়াছেন। তাঁহার সৌন্দর্য্যগরিমা শৈলতনয়ার অহঙ্কার নয়্ট করিয়াছিল।(১২)
- ১৫ ধর্ম্মে তিনি একমতি, গুণেই তাঁহার রতি, পুণ্য সঞ্চয়ে তিনি মনোনিবেশ করিয়াছেন।

দানে তিনি পরম তুপ্তি লাভ করেন। তাঁহাঁর গতি মাতঙ্গের স্থায়, অকৃতি নেত্রস্থকর। জগৎপতির নিকট তিনি নত, জনগণ তাঁহার প্রশংসা করে। কারুণ্যকেলিতে তাঁহার স্থিতি, নিত্যশ্রীর তিনি আবাস ভূমি, কুকর্মাকে তিনি জয় করিয়াছেন, অশেষশুণ সম্ভারই তাঁর অহস্কারের বস্তু।(১৩)

- ১৬ জগৎপ্রসিদ্ধ গহডবাল নামক ক্ষত্রিরবংশে
  নরপতিগণের চন্দ্রস্বরূপ চন্দ্র নামে এক
  নরেন্দ্র ছিলেন। যে সকল ভূপতি তাঁহার
  প্রতাপ সহা করিতে পারেন নাই তাঁহাদের
  কামিনীগণের নয়ন জলধারায় যমুনা সতাই
  কৃষ্ণতরা হইয়াছিলেন। (১৪)
- ১৭ চণ্ডভূপালগণের চূড়ামণি মদনচন্দ্র তাঁহা হইতে উৎপন্ন হন। ধরণীতল তিনি একছত্র হইয়া ধারণ পোষণ করেন। তাঁহার তেজানল প্রচণ্ড ও প্রসিদ্ধ ছিল। আত্ম-শ্রীর বারা তিনি ইন্দ্রের শ্রীকে অবনত করিয়াছিলেন।(১৫)
- ১৮ মহাদেব হরিকে, তুই তুরুক্ষবীর হইতে বারাণসী পুরী রক্ষায় একমাত্র দক্ষ বলিয়া বর্ণনা

করিয়াছিলেন। সেই হরিই তাঁহা (মদনচন্দ্র)
হইতে জন্মগ্রহণ করেন। গোবিন্দচন্দ্র
নামে তিনি প্রসিদ্ধ হন। (১৬) কামধেমুগণের বৎসগণ

- ১৯ পূর্বের জ্ঞ্বধারার কণাও প্রাপ্ত হইতনা, যাচকগণের মনস্তুষ্ঠির জন্ম তাহা নিত্যই ব্যয়িত
  হইয়া যাইত। এই মহীপতির দানে যাচকগ্রপ্রমুদিত হইলে তাহারা স্বেচ্ছাসুযায়ী
- ২০ অজন্র চুগ্ধপানোৎসবে অবস্থিতি করিত।(১৭)
  তাঁহার বিদ্বেষী নরপতিগণের পুরসমূহে
  ব্যাধগণ স্রস্ত হারগুলি মৃগগণের পাশবন্ধ
  করিবে বলিয়া গ্রহণ করে, ভ্রমক্রমে নহে,
  ভূপতিত স্থবর্ণকুগুল সমূহকে বৃহদাকারবশতঃ সর্পভ্রমে
- ২১ ভয়ার্স্ত কম্পিতহন্তে দগুধারা ক্রত অপস্ত করে। (১৮)
- ২১-২২ যাঁহার উৎসন্ন বিরোধিরাজগণের পুর প্রাসাদের পৃষ্ঠোপরি নবস্ফুরিত শঙ্প-কবলেলুক্ক অশ্বগণ আদিত্যকে স্তম্ভিত

করিয়াছিল-তিনি মন্থর রথ হইয়াঁ-ছিলেন। চন্দ্রও তৃণলুক্ক পতনোমুখ হরিণকে ধারণ করিতে গিয়া মন্দগতি হইয়াছিলেন।(১৯)

- ২২-২৩ যথার্থই কুমরদেবী সেই রাজ্ঞার সহিত প্রী
  থেমন অচ্যুতের সহিত—তেমনি প্রাক্তার
  ও ত্রিজগতে কীর্ত্তিতা হন। সেই রাজ্ঞার
  অবরোধে অঙ্গনাসমূহের মধ্যে, তারকার
  মধ্যে যেমন চন্দ্রলেখা তেমনি শোভিত
  হন। (২০) নবখন্তমন্তলে বিভক্ত ধরণীর
  হার স্বরূপ এই বিহার তাঁহার কৃত।
- ২৪ ইহা যেন তারিণী বস্ত্ধারা কর্তৃক দেহশোভার্থে
  অলঙ্কত হইয়াছে। দেবলোকের স্থায়
  স্থান্ত ইহার বিচিত্র শিল্পরচনাচাতুর্যা
  দেখিয়া বিশ্বকর্মা নিজেই বিস্ময়ে অভিভূত
  হইয়া গিয়াছেন।(২১) শ্রীধর্মচক্র জানের
- ২৫ শাসন যাহাতে সন্নিবদ্ধ হইয়াছে সেই শ্রেষ্ঠ
  তাশ্রশাসন প্রস্তুত করাইয়া, পত্তলিকা
  সমূহের অগ্রভূতা জমুকীকে, যত কাল
  পর্যান্ত পৃথিবীতে সূর্য্যচন্দ্র থাকিবে ততদিন

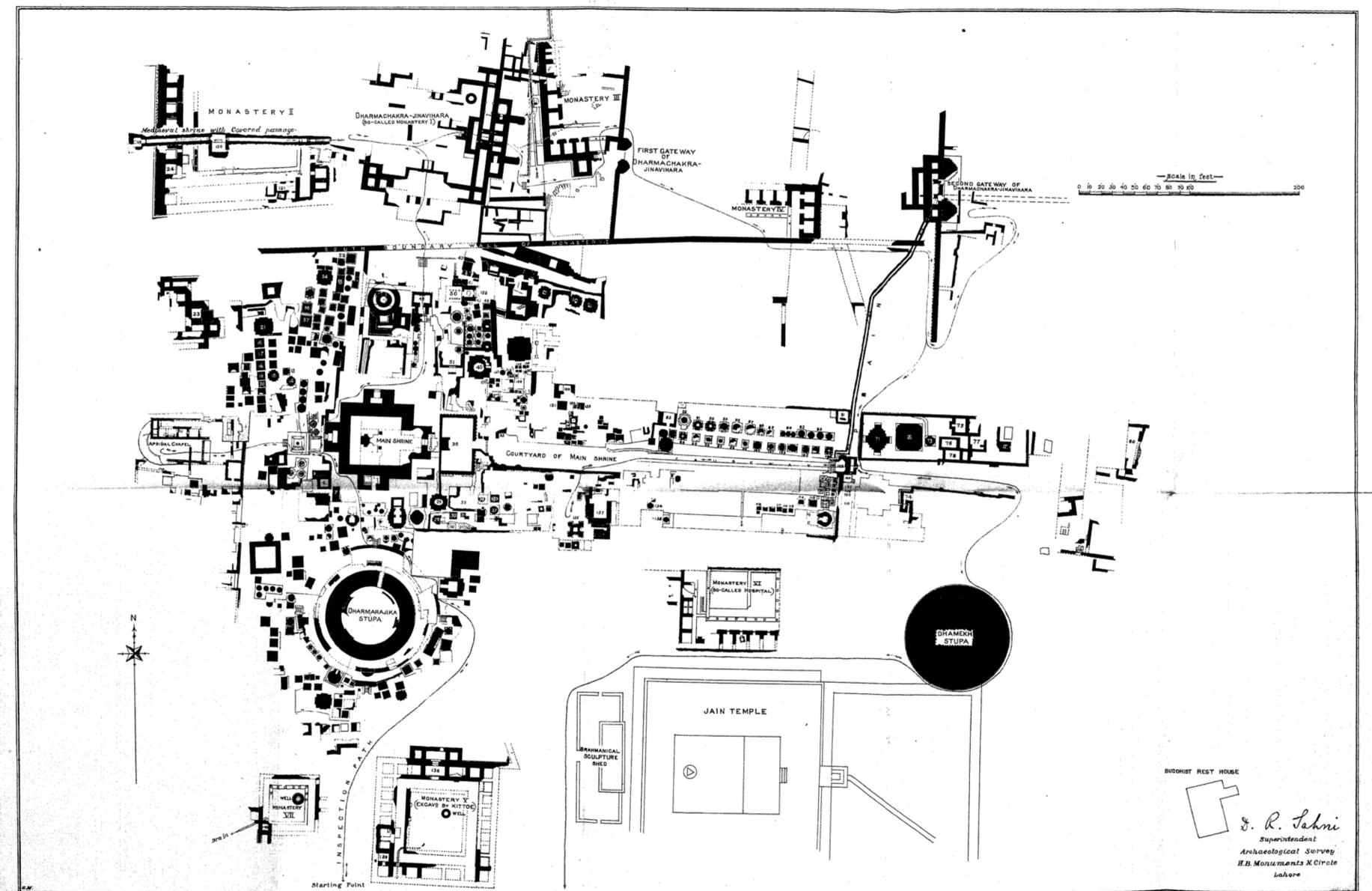
পর্য্যন্ত প্রদত্ত হইল। (২২) ধর্মাশোক নরপতির সময়ে শ্রী

২৬ ধর্মচক্রজিন যেরূপ রক্ষিত ছিল পুনরপি
সেইরূপ, এমনকি তাহা হইতে অন্তুততর
রূপে রক্ষিত করা হইয়াছে। সেই
স্থবিরের জন্য এই বিহার সমত্নে নির্মিত
হইয়াছে। তাহাতে (সেই বিহারে)
স্থাপিত হইয়া তিনি থত দিন সূর্য্য চন্দ্র থাকিবে—বাস করুন। (২৩) তাঁহার

২৭ ভূমিতলে যে কোন লোক পরিপালন করিবে,
তাঁহার পদমুগে প্রণামপর হে জিনসকল
তোমরা সাক্ষী থাকিও। যদি কোন
খল তাঁহার (কুমর দেবীর) যশ লোপ করে

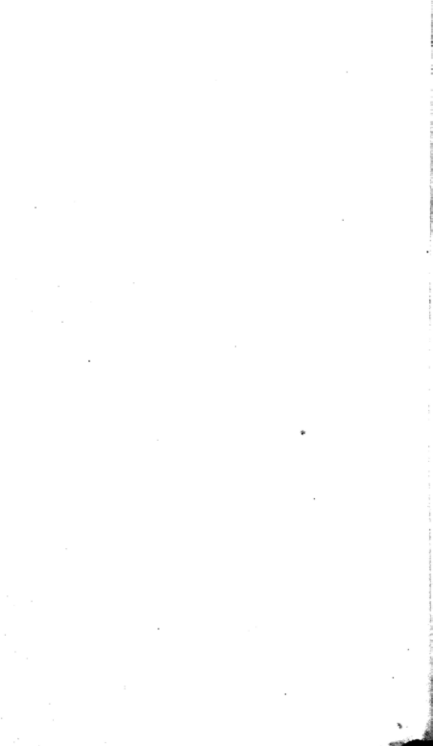
৭-২৮ তবে সেই লোকপালগণ জুদ্ধ হইয়া
সেই পাপাত্মাকে আশ্ত শাসন করিবে।
(২৪) হন্তিগোন্ঠিরপ তীর্থিকবাদিগণের
মুদ্ধে যিনি এক মাত্র সিংহ, যিনি সাহিত্যে
রত্মেভভুল রোহণ গিরি, যিনি অফ্টভাষায়
কবি, বঙ্গেশ্বের

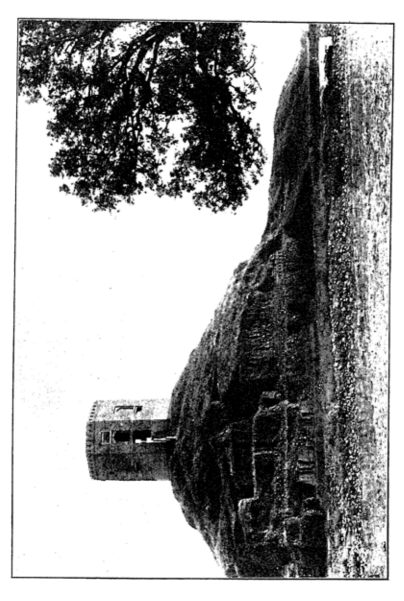
২৯ প্রণয়পাত্র বলিয়া খ্যাত, যাঁহার নাম শ্রী কুন্দ তিনি তাঁহার (কুমরদেবীর) এই স্থান্দর, বর্ণালঙ্কারে রম্যা প্রশস্তি রচনা করিয়া-ছেন। (২৫) এই প্রশস্তি রাজাবর্ত্তের তুল্যস্পর্কী উত্তমপ্রস্তরে শিল্পি বামনের দ্বারা উৎকীর্ণ হইয়াছে। (২৬)

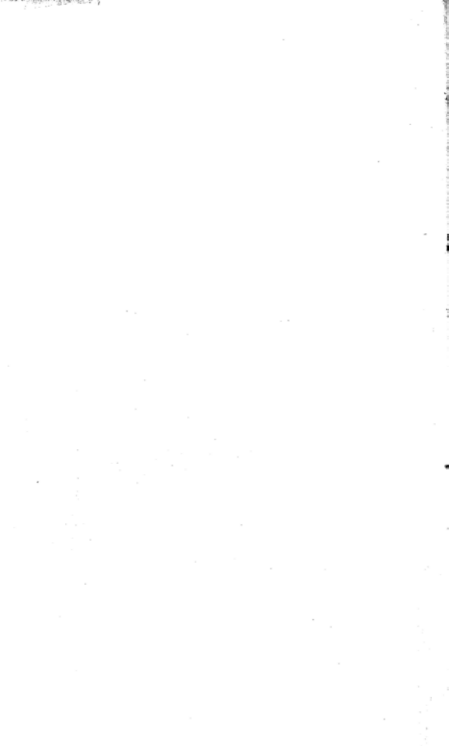


MELIOZINGOGRAPHED AT THE SURVEY OF INDIA OFFICES, CALC





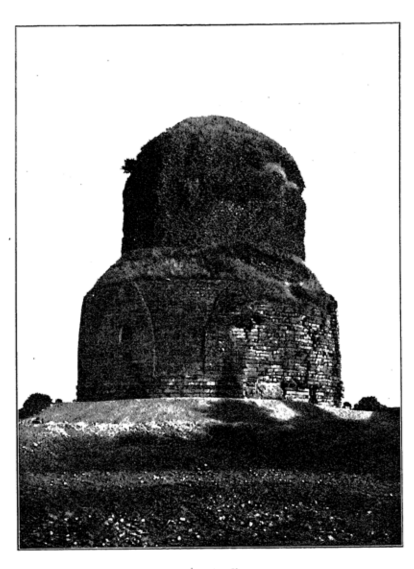




₽ «٩٦٢ ΚΤΑΤΕ ΤΑ ΕΕΘΟΡΙΘΑΤΗ ΕΥ ΤΑ ΕΕΚΑΥ ΕΘΟ \$ + ליילעל בעל אל ביל איז יונ פיאללונעד אינעם בעל אינעים ל IR DANDERS GENERA FELAZA FORFARET FEET 345142510: 40 46477±46485± ± ± 236 1740 1708438184 Lad Church Jact क्षा १६६७६० -

অশেতিকর অনুশাসন





ধামেক স্তৃপ

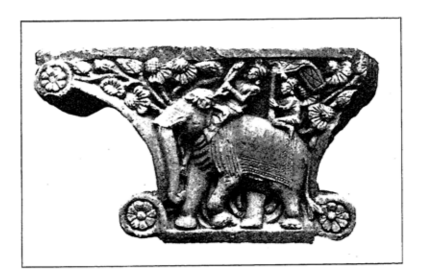




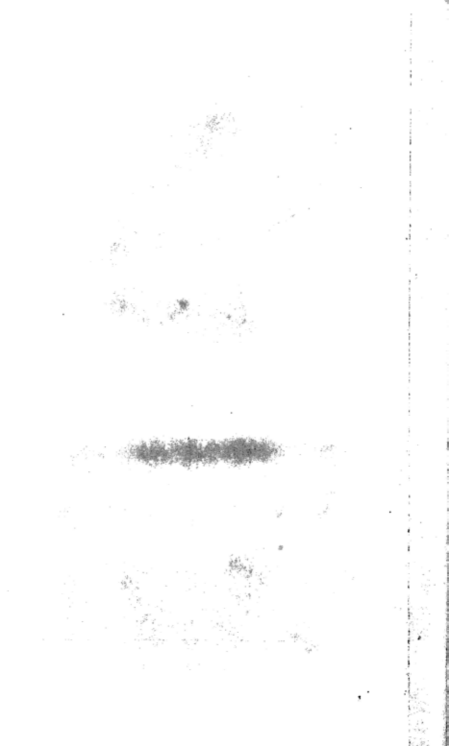
অশোক স্তন্ত শীর্ষ

i 



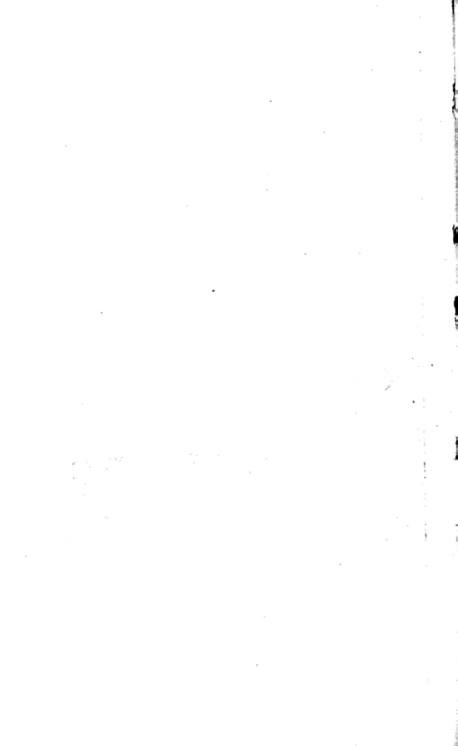


গুঙ্গযুগের স্তন্ত শীর্ষ





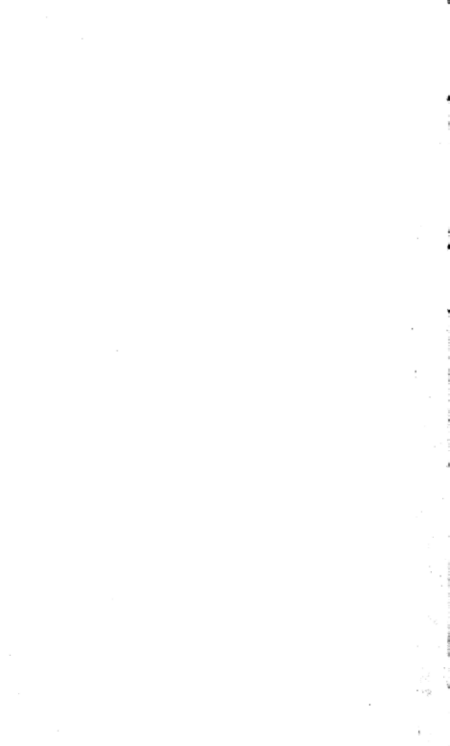
কণিক্ষের সময়ের বোধিসত্ব মূর্ত্তি

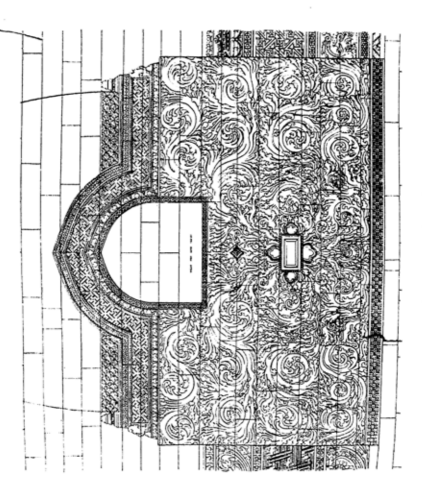


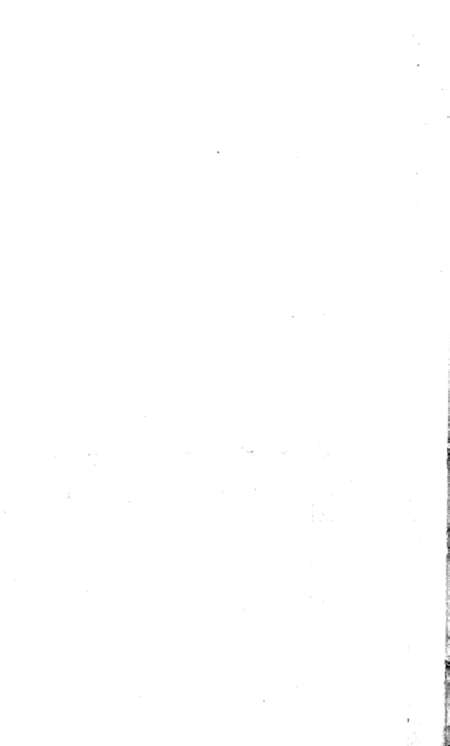


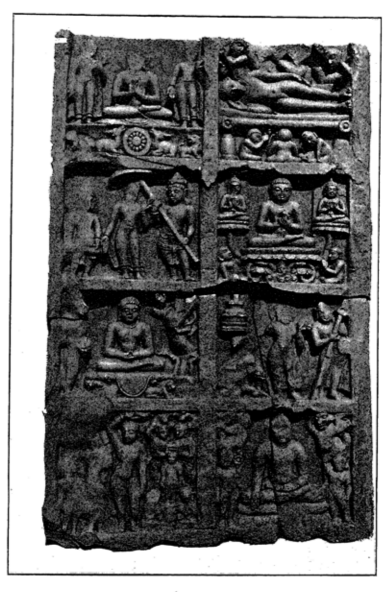






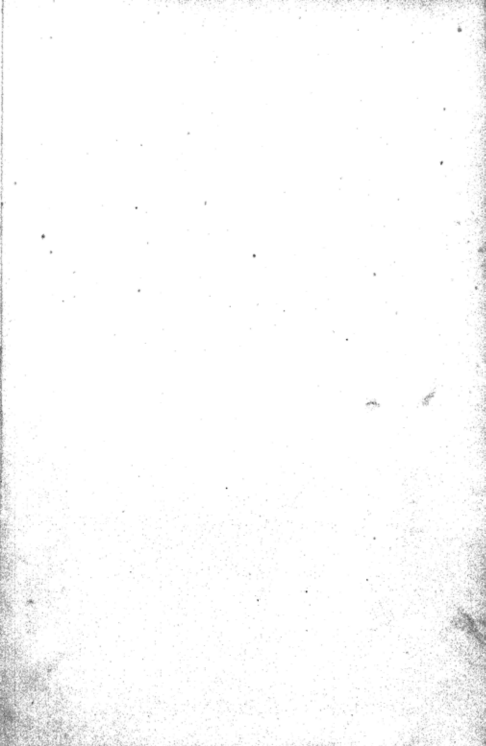






অষ্টমহাস্থান





12/20 The

Archaeological Library, Call No. 913.05 1 - 5007 / 10 Author Indian department of accine logy Title-Bengahi Samathi Borrower No. Date of Issue "A book that is shut is but a block" EOLOGICAL GOVT. OF INDIA Department of Archaeology NEW DELEIL Please help us to keep the book

clean and moving.

. B., 148. N. DELHI.